

والأوربار ماركيث لا بور 0334-3298312

الم الساردو

# بس الحائظ

# خَمْنِ ثِ وَمُ

اس کتاب میں آپ پڑھیں گے۔۔۔ فقہ کی جمیت کا قر آن وحدیث سے ثبوت عصر حاضر میں فقہ پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات غیر مقلدوں اوران کی تفقہ کا تقیدی جائز ہ

ابواحمد محمد انس رضا قادری تخصُص فی الفقه الاسلامی،الشهادةُ العالمية ایم لے اسلامیات،ایم لے پنجابی، ایم لے اردو

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيث، لاهور 03343298312

| AB CO-16 AB                                                |        |
|------------------------------------------------------------|--------|
| مضمون                                                      | صفحةبر |
| پيش لفظ                                                    | 9      |
| اس موضوع کواختیار کرنے کاسب                                | 16     |
| موضوع كى ابميت                                             | 18     |
| باب اول:الفقه @                                            | 19     |
| فصل اول: فقد كي تعريف ومغهوم                               | 19     |
| فصل دوم: فقه كامقام ومرتبه                                 | 21     |
| فصل سوم: فقد كى تاريخ                                      | 24     |
| ندوین فقد کی تاریخ کا پہلامر حلہ۔۔عہدِ رسالت               | 25     |
| ندوین فقه کی تاریخ کا دوسرامر حلهدور صحابه                 | 25.    |
| ندوین فقه کی تاریخ کا تیسرامرحلهدورِ تابعین و تبع تابعین   | 27     |
| پوتفامر حلهاوائل دوسري صدى تانصف چوتفي صدى                 | 27     |
| بانچوال مرحله چوتھی صدی ہجری تا چھٹی ہجری کے نصف تک کا دور | 30     |
| بھٹامرحلہ۔۔۔ چھٹی صدی ہجری کے نصف سے لے کرچود ہویں صدی کے  | 31     |
| نروع تک                                                    |        |
| فصل چہارم: فقد کے مآخذ                                     | 31     |
| بنيادي ما خذ                                               | 32     |
|                                                            |        |

بسم الله الرحمن الوحيم حُجُيتِ فِقه

الصلوة والسلام عليك يا رسول الله وعلى الك واصحابك يا حبيب الله جمله حقوق تجق مصنف وناشر محفوظ ہیں

نام كتاب ----- جحيت فقه

مصنف \_\_\_\_\_ ابواجر محمانس رضا قادري بن محمنير

ناشر ـــــ مكتبه فيضان شريعت، دا تادر بار ماركيث، لا بور

يروف ريدنگ \_\_\_\_\_ابواطهرمولانامحداظهرعطارى المدنى

قيمت ـــــ 280 اشاعت اول ــ ـرسيخ الآخر 1435 ه ، فروري 2014ء

الم مكتبداعلى حفرت دربار ماركيث، لا مور 🖈 مكتبه فيضان مدينه، فيصل آباد

الله كرما نواله بك شاب، وا تا دربار ماركيث، لا بورينه نظاميه كتاب گهر، ارد و با زار، لا بور

المملم كابوى دا تادربار ماركيث، لا بور الم شبير براورز، اردوباز ارلا بور الله ور الله و الله

الم ضياء القرآن يبلي كيشنز ، وا تا وريار ماركيث ، لا مور 🖈 كتب خاندامام احمد رضاخان ، دا تا دربار ، لا مور

الم كتبه علامه فضل حق ، دا تا در بار ماركيث الم والضحى يبلي كيشنز ، دا تا در بار ، باركيث ، لا مور

المكتبدلا فافي ايندى ذى سنفروا تاردر بارماركيث، لا مور الله منهاج كتب خاندايندي وي منشر، لا بور الله كتبه جامعه تعييه، رُمعي شا بوء لا بوراً

الأوارالور، واتا وربار ماركيث، لا مور ☆ المعارف كتب خانه، دا تا در بار ماركيث

🖈 قادري رضوي كتب خانه، تنج بخش رود ، لا مور

المكتبدقاوريد، واتاوربار ماركيث، لا مور

☆ قريد بك شال ،اردوبازار، لا مور

🖈 رضاورائني، دا تا در ماركيث، لا مور

🖈 مکتبه قادری ایند ورائی باوس

🖈 دارالعلم دا تا در بار مار کیث، لا بور

☆ نوربيرضوبيه عن بخش رود ، لا بور ، 🖈 نعیمیه بک شال ، مکه منشر ، ار دوباز ارلا مور

🖈 مكتبه فيضان رضاء مركودها 🌣 مكتبه جمال كرم، وربار ماركيث، لا بهور 🌣 ميلا و پبليشر ز، وا تا دربار لا بهور

| رفع المعرب المعرب                       |
|-----------------------------------------|
| فصل سوم: اختلاف کی وجو ہات              |
| فصل چہارم: اختلاف دائے میں ترجی کے اصول |
| ●باب سوم:اجتماد و تقلید                 |
| قصل اول: إجتهاد                         |
| اجتها د کی تعریف ومفهوم                 |
| اجتهاد کی جحیت                          |
| اجتهاد کی شرا نط داخکام                 |
| حق عندالله ایک ہے یانہیں؟               |
| فصل دوم: تقليد                          |
| تقليد كي تعريف ومفهوم                   |
| تقليد كى شرائط ولواز مات                |
| تقلیدی شرعی حیثیت                       |
| تقليد شخصى كى شرعى حيثيت                |
| فصل سوم: تقليد سے آزاد ہونے كى آفات     |
| فصل چېارم:منكرين تقليد كاجائزه          |
| ⊕باب چهارم: فقه اورفتوى                 |
| فصل اول: فتوى                           |
| فتویل کی تعربیف                         |
|                                         |

| @+-@+-@+-@@ | حُجِيتِ فِقه محمد محمد محمد محمد محمد محمد محمد محم |
|-------------|-----------------------------------------------------|
| 33          | (1) قرآن                                            |
| 33          | (2) مديث                                            |
| 35          | · Elz.1 (3)                                         |
| 42          | (4) تاس ٠                                           |
| 55          | ځ اوی ماخذ<br>ماخد                                  |
| 55          | (1) إِنْجُمَان                                      |
| 58          | (2) قول صحابي                                       |
| 62          | (3)شْرائع ماقبل                                     |
| 66          | بالضخاب (4)                                         |
| 67          | (5) معالح مُرسلہ                                    |
| 69          | (6)سد الذرائع                                       |
| 71          | فصل پنجم: أصول فقه                                  |
| 78          | اُصولِ فقه کی مذوین                                 |
| 80          | ﴿ باب دوم: فقهى اختلاف ﴿                            |
| 80          | فصل اول: إختلاف                                     |
| 80          | اختلاف كى تعريف ومفهوم                              |
| 83          | اختلاف کی اقسام                                     |
| 87          | فصل دوم: اختلاف کی تاریخ و جحیت                     |

|     | مُحِيثُ وَقَهُ عَلَيْهُ مِنْ مُعَامِدُهُ مِنْ مُعَامِدُهُ مُعَامِعُ مُعَامِدُهُ مُعَامِعُ مُعَامِدُهُ مُعْمِعُ مُعَامِعُ مُعِمِعُ مُعَامِعُ مُعِمِعُ |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 245 | اعتراض: مقلد قرآن وحدیث ہے استنباط نہیں کرسکتا پھروہ قرآن وحدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ے دلائل کیوں ویتا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 247 | اعتراض: تقلید شخصی شرک ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 255 | اعتراض: تقليداورتقلية شخصي اس طرح اوركي افعال كوواجب كهنا كيسامي؟ جبكه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | واجب الله ورسول كى ذات كرنے والى ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 260 | اعتراض: حدیث کے مقابل امام کے قول کولیاجا تا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 268 | اعتراض: در پیش مسکد میں جس کا چاہے تول لے لیا جائے یہی صحابہ کرام علیہم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | الرضوان اور تا بعین سے ثابت ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 273 | اعتراض: کئی مسائل میں امام کا فتوی چھوڑ کرصاحبین کے فتوی پڑمل کیا جاتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | ہے پھرتقلید کا ہے گی رہی ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 276 | اعتراض: تقليد صرف ائمار بعدى پرموقوف كيول ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 277 | اعتراض: کسی امام نے پنہیں کہا ہماری تقلید کی جائے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 279 | اعتراض: امام ابوحنيف رحمة الله عليه في اپن تقليد منع فر مايا -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 283 | اعتراض: عصر حاضر کے اکثر فناؤی میں فناؤی رضوبید اور بہارشر بیت کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | والے ہوتے ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 290 | اعتراض: ایک فعل بھی نا جائز اور بھی جائز ہوتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 294 | فصل سوم بمنتقبل كي فقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| فتوى كى ضرورت وابميت عليهم الرضوان 172 ماحب فتوى صحابه كرام وتا بعين عليهم الرضوان 173 بغير علم فتوى دين پر وعيد بي فضل دوم: فتوى دين كيلواز مات مفتى كي صفات معلمي ملي 176 مقتى كي صفات 176 مقتى كي صفات 179 مقتى كي صفات 179 مقتى كي صفات 185 ماء ميلي معلمي مع       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 173       يغيرعلم فتوى دينے پر وعيد يں         176       فصل دوم: فتوى دينے كوا زمات         176       مفتى كى صفات         مامتے عملی       مامتے عملی         185       مامتے عملی         185       فتوى نو يى         194       فتوى سے درجو ع         196       فتوى دينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 176       فصل دوم: فتوى دينے كواز مات         176       مفتى كى صفات         179       حكمت عملى         185       فتوى نوكى يى         194       فتوى سے درجوع         196       أن ال الركن فتوى دينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 176 مفتی کی صفات<br>عکمتِ عملی<br>فتوی نوایسی<br>فتوی سے دوعوع<br>194 فتوی سے دوعوع<br>آن لائن فتوی دیتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 179       العب عملی المحلی المح                                               |
| 185 فتوى توكيى<br>194 فتوى سے دوعوع<br>آن لائن فتوى دينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| فتوی سے دیموع<br>آن لائن فتوی دینا<br>فعال نسانہ میں استعمال کا استانہ میں استعمال کا استعمال کا استعمال کا استعمال کا استعمال کے استحمال |
| آن لائن فتوى دينا في المائن فتوى دينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| فصل سوم: فتوى ليخ كيلواز مات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| @باب پنجم:عصرحاضراورفقه في 206                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| فصل اول:عصر حاضر كي فقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| فصل دوم:عصر صاضريس فقد پر ہونے والے اعتر اضات كے جوابات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| اعتراض بحنفی، شافعی جنبلی ، ما کلی ہونادین میں تفرقہ ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اعتراض: ہدایت کے لئے قرآن وحدیث کافی ہے کسی کی مدد کی کوئی ضرورت 212                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| اعتراض فقهی کتب حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے دور میں نتھیں بیفقہاء ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| اینی این آراء ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

حُجِيتِ فِقه

ييش لفظ

اَلْحَمُدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ وَ الصَّلُوهُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ

اَمَّا بَعُدُ فَاعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ لِبِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ وَمَا اللَّهِ عَلَى الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ لِبِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ وَمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمِنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللْعِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَل

(فتواتح الرحموت بذيل المستصفى باب المقدمه في اصول الفقه، حلد أ :صفحه 12 سنشورات المريف الرضى قم، ايران)

حقیقت بیر ب که ندفقه کے بغیر حدیث پر عمل ہوسکتا ب ندحدیث وفقه کے بغیر قرآن پر عمل ہوسکتا ہے۔ حلال وحرام ، فرائض وواجبات کی تعیین کاعمل فقه بی سرانجام دیت بے۔ الموسوعة الفقہ بی ہیں ہے" فیان علم الفقه الإسلامی له أهمیته التی لا ینکرها من کر ، فهو الذی یبین لنا أحکام أعمالنا من عبادات و معاملات و لا یستغنی عنه مسلم حریص علی دینه" ترجمہ: فقه اسلامی کے علم کی اہمیت کا کوئی منکر بھی انکار نہیں کرسکتا۔ فقہ اسلامی ہمارے لئے عبادات اور معاملات کے متعلق احکامات کو واضح کرتی ہے۔ دین سے مجت کرنے والامسلمان فقہ سے مستغنی نہیں ہوسکتا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد1، صفحه 5 ، دار السلاسل، الكويت)

جس مسئلہ کی صراحت قرآن و حدیث میں نہ ملے اُس کی شرعی حیثیت نقهی اواز مات کے تحت واضح کی جاتی ہے۔اللہ تعالی قرآن پاک میں فرما تا ہے ﴿ وَإِذَا جَاءَ

انتساب

امام اعظم ابوصنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اور دارالا فتاء اہلسنت کے نام جن کی بدولت فقہی موضوع پر لکھنے کی تو فیق نصیب ہوئی۔

مين نه بواس مين اجتهاد كياجائي سنن بيهق مين بي "عن الشعبي قال له ا بعث عمر بن الخطاب رضي الله عنه شريحاً على قضاء الكوفة قال انظر ما تبين لك في كتاب الله فلا تسألن عنه أحدا وما لم يتبين لك في كتاب الله فاتب فيه السنة وما له يتبين لك في السنة فاحتهد فيه رأيك" ترجمه: حضرت شعني رضي الله تعالى عنه ہے مردی ہے جب حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے شریج کو کوفہ ؟ قاضی بنایا تو فر مایا مسئلے کاحل قرآن میں دیکھ کمی سے نہ یو چھ ، اگراس کا بیان قرآن میں نہیں تو سنت کی ا تباع كر ، اگرسنت ميں بھى اس كاكوئى ذكرنہيں تو اس ميں اپناا جتباد كر\_

(سنن اللبيه قي الكبرى، كتاب آداب القاضى ،باب سا يقضى به القادى ويفتى به النفتى، جلد10،صفحه 110،سكتبة دار الباز، سكة المكرمة)

المنظل مين مج "عن الإمام أحمذ بن محمد بن حنبل رحه ١ الله تعالى أنه قال أصول الإيمان ثلاثة دَال، وَدلِيُل، ومستدل الدَّالُّ هو الله والدليل القرآن والمبلِّغ رسول الله صلى الله عليه وسلم والمستدلون هم العله اء "ترجمه: امام احمد بن حنبل رحمة الله تعالى عليه فرمات بين ايمان كے اصول تين بين: (1) دليل (2) دلیل دینے والا(3) دلیل پکڑنے والا۔ دلیل قرآن ہے۔دلیل این پہنچانے والےرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بين اور دليل بكڑنے والےعلاء كرام بيں۔ (المدخل المقصل لمذبب الإسام أحمد وتخريجات الأصحاب، جلد 1، صدح 11، دار

ابن قيم كصح بين "أن يكون بعد طلب علم الواقعة من القرآز فإن لم يحدها في القرآن ففي السنة فإن لم يحدها في السنة فبما قضي به الخلفاء الراشدون أو اثنان منهم أو واحد فإن لم يجده فبما قاله واحد من الصحابة

هُمُ أَمُرٌ مِّنَ الْأَمُنِ أَوِ الْحَوُفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الَّامُ رِمِنْهُ مُ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوُ لاَ فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَ انَ إِلَّا قَلِيُلا ﴾ رجم كنزالا يمان: اورجب ان كي إسكوكي بات اطمینان یا ڈرکی آتی ہے اس کا چر جا کر ہیٹھتے ہیں اور اگر اس میں رسول اور اپنے ذی اختیار لوگوں کی طرف رجوع لاتے تو ضروران سے اُس کی حقیقت جان لیتے یہ جو بعد میں کاوش کرتے ہیں اور اگرتم پراللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی تو ضرورتم شیطان کے پیچھے لگ چاتے مرتھوڑ ہے۔ (سورة النساء، سورت 4، آیت 83)

تفسير كبيرهم امام فخرالدين رازي رحمة الله عليه اس آيت كي تفسير ميس فرمات بيس "الآية دالة عملي أمور،أحا.ها: أن في أحكام الحوادث ما لا يعرف بالنص بل بالاستنباط وثانيما :أن الاستنباط حجة وثالثها:أن العامي يجب عليه تقليد العلماء في أحكام الحوادث ورابعها: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان مكلفا باست: باط الأحكام لأنه نعالي أمر بالرد إلى الرسول وإلى أولى الأمر" ترجمه: يه آیت درج ذیل امور پر شمل ہے:۔(1) بعض در پیش مسائل ایسے ہیں جنہیں نص سے نہیں بلکہ! شنباط ہی کے ذریعے جانناممکن ہے۔(2) اشتباط جت ہے۔(3) عام آدی کے لئے درپیش مسائل میں علماء کی تقلید واجب ہے۔ (4) حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم مسائل کے استنباط کرنے میں میکاف تھاس لئے کہ اللہ عزوجل نے حکم دیارسول صلی اللہ عليه وآله وسلم اور اہل علم كى طرف رجوع كرنے كا۔

(تفسير كبير،جلد4،صفحه154،مكتبه علوم اسلاميه،لابور) اسلاف کی یہی تعلیمات اورعمل رہاہے کہ جس مسئلہ کی صراحت قر آن وحدیث

من المنافقة المنافقة

شياطين بير، ان كي بات سنناجا رئيبيل - والله تعالى اعلم - "

(فتاؤى رضويه،جلد29،صفحه393،رضا فالونڈيشن،الاسور)

ان جاروں ائمکہ کرام اور ان کے مانے والا گروہ سوادِ اعظم (بڑا گروہ) اہل سنت وجماعت ہے۔ جوان ہے الگ ہواوہ گراہ ہوا۔ فاضل علا مدسیّدی احدمصری طحطا وی رحمة الله تعالى حاشيرة رمخاريل فرمات بين "من شنّه عن حمه وراهل الفقه والعلم والسواد الاعظم فقد شذّ فيما يدخله في النار فعليكم معاشرالمومنين باتباع الفرقة الناجية المسماة باهل السنة والحماعة فان نصرة الله تعالى وحفظه وتوفيقه في موافقتهم وحذلانه وسخطه في محالفتهم وهذه الطائفة الناجية قد اجتمعت اليوم في مذاهب اربعة وهم الحنفيون والمالكيون والشافعيون والحبليون رحمهم الله تعالى ومن كان خارجاعن هذه الاربعة في هذاالزمان فهو من اهل البدعة و النار" ترجمه: جومخص جمهورابل علم وفقه وسواد اعظم عد جدا بهوجائ وُ ہ ایسی چیز کے ساتھ تنہا ہوا جواُسے دوزخ میں لے جائیگی ۔تواے گروہ سلمین اتم پرفرقہ ناجید السنت وجماعت کی پیروی لازم ہے کہ خداکی مدد اوراُس کا حافظ وکارساز ر جناموافقت المستت مين إ اورأس كوجهور دينا اورغضب فرمانا اور وتمن بنانا سنيول كي مخالفت میں ہے۔اورنجات والا گروہ اب حیار مذاہب میں بحتیع ہے حفی ، مالکی ، شافعی ، حنبلی الله تعالی ان سب پر رحمت فر مائے اس زمانے میں ان چارے باہر ہونے والا بدعتی جہنمی

(حاشيه الطحطاوي على الدرالمختار، كتاب الذبائخ، جلد4، صفحه 153، دارالمعرفة، بيروت) علامه طحطاوی رحمة الله تعالی علیه نے جاروں مداجب سے باہر ہونے والے کو بدعتی وجہنمی احادیث کی روشنی میں فرمایا کہ ان ائمہ اربعہ رحمهم اللہ اور ان کے مانے والوں

رضى الله عنهم فإن لم يجده احتهد رأيه ونظر إلى أقرب ذلك من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وأقضية أصحابه" ترجمه: در پيش واقعم كاحل قرآن سے طلب کیا جائے اور اگر قرآن میں نہ ہوتو سنت سے اور اگر ان دونوں میں نہ ہوتو ضلفاء راشدین میں سے دویا ایک نے جوفیصلہ فر مایا وہ لیاجائے۔ اگریہ بھی نہ ملے تو سی صحابی نے جوفر مایا وہ لیا جائے۔اگران تمام میں نہ حل ملے تو اجتہا دکیا جائے جوقر آن وسنت اور صحابہ کرام ملیم الرضوان کے فیصلہ کے زیادہ قریب ہو۔

(إعلام الموقِعين عن رب العالمين،جلد1،صفحه93،مكتبة الكليات الأزسِرية، مصر) دنیا میں نہ کوئی ایبا مفتی ہوا ہے نہ ہوگا جو ہر مسللہ برصرت قرآن کی آیت یا حدیث پیش کردے۔ اور نہ ہی ہر کوئی اتناعلم والا ہے کہ قرآن وحدیث سے مسائل استنباط كرے۔ ائمه مجتبدين رحمهم الله نے قرآن وحديث سے مسائل كا استنباط كيا وقتهي اصول ترتیب دیے جن پرکئی برسول سے مسلمان پوری دنیا میں کاربند ہیں۔ ہرکوئی اپنے امام کی فقد پرزندگی گزاررہاہاور ہرفقہ پر کئی متندفقهی کتب موجود ہیں جن سے مسلمان استفادہ حاصل كررم بين امام احمد رضا خان عليه رحمة الرحمن فرمات بين: "فقد كانه مان والا شیطان ہے، ائمہ کا دامن جونہ تھاہے وہ قیامت تک کوئی اختلافی مسلم حدیث سے نابت نہیں کرسکتا۔ جے دعوی ہوسامنے آئے ۔اور زیادہ نہیں اس کا جوت دے کہ کتا کھانا حلال ہے یا حرام؟ آیت نے تو کھانے کی حرام چیزوں کوصرف جار میں حصر فرمایا ہے۔ مردار اوررگوں کا خون اور خزیر کا گوشت اور وہ جوغیر خدا کے نام پر ذیح کیا جائے۔ تو کتا در کنار سوئر کی چربی اور گردے اور اوجڑی کہاں سے حرام ہوگی؟ کسی حدیث میں ان کی تحریم نہیں اور آیت میں ﴿ لے ہے ﴾ ( گوشت ) فر مایا ہے جوان کوشامل نہیں \_غرض بیلوگ

يحمع الله هذه الأمة على الضلالة " ترجمه: الله تعالى ميرى امت كوممراى يرجمع نه فرما كالحستدرك للحاكم، كتاب العلم، جلد 1، صفحه 99 ، دار الكتب العلمية ،بيروت) ان جاروں مذاہب کے مانے والوں کا بڑا گروہ ہونے کا اعتراف بہت بڑے وہائی غیرمقلدعالم نواب صدیق حسن خان بھو پالی نے بھی کیا ہے چنانچہ کہتا ہے: ' خلاصہ حال ہندوستان کے مسلمانوں کا بیہ ہے کہ جب سے یہاں اسلام آیا ہے،اس وقت سے آج تک بیلوگ حفی مذہب پر قائم رہے اور ہیں۔"

(ترجمان وبهابيه،صفحه10،مطبع محمدي ،الابور) دوسری جگه لکھتا ہے: "ہند کے مسلمان اکثر حقی اور بعض شیعہ اور کمتر اہل حدیث (ترجمان وسابيه اصفحه 15، مطبع محمدي الاسور) غیر مقلد ایک اور عالم مولوی ثناء الله امرتسری کہتا ہے:"امرتسر میں مسلم آبادی، غیرمسلم آبادی (ہندؤ سکھ وغیرہ) کے مساوی ہے۔اُستی سال قبل قریبا سب ملمان ای خیال کے تھے جن کوآج کل بریلوی حفی کہاجا تاہے۔"

(شمع توحيد،صفحه40،مطبوعه سرگودها)

امت کو بڑے گروہ کی اتباع کا حکم دیا گیا اور اس سے علیحدہ ہونے والے کوخود حضور صلى الله عليه وآله وسلم في جهنم كي وعيد سنائي چنانچ فرمايا"يد السله على الحساعة ف اتبعوا السواد الأعظم فإنه من شذ شذ في النار " ترجمه: الله عز وجل كاوست رحمت جماعت پر ہے تو بڑے گروہ کی اتباع کرو،جو جماعت ہے علیحدہ رہاوہ جہنم میں علیحدہ کیا (المستدرك للحاكم، كتاب العلم، جلد1، صفحه 99، دار الكتب العلمية ،بيروت) کوئی فردیا گروہ ان ائمہار بعہ اور عظیم ترین فقہاء ومحدثین کے گروہ سے زیادہ علم والانه آیا ہے اور نه آسکے گا۔ حضور صلی الله علیه وآله وسلم قر آن کی تفییر فرماتے ، صحابہ کرام و نے قرآن وعدیث کی انتہائی باریک بینی سے جانچ پڑتال کی ،مسائل کا استنباط کیا، مذاہب مرتب فرمائے، ہر مذہب والوں نے قرآن وحدیث سے دلائل دیئے، مخالف دلائل کے جوابات دیئے۔ پوری امت کی اکثریت انہی چار مذاہب پڑمل کرتی رہی اور آج بھی یہی جارول مذاہب بوری ونیا میں رائج ہیں ۔ بوے بوے مفسرین، محدثین، فقہائے کرام انہیں جاروں ائمہ کی تقلید کرتے رہے۔حضورغوث پاک رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ حنبلی تھے،امام غز الى رحمة الله تعالى عليه شافعي تتے،حضرت ابراہيم بن ادهم، شفيق بلخي،معروف كرخي ، بايزيد بسطامي نضيل بن عياض، داؤ دطائي حمهم الله حنفي تضاور مهندوستان و پاکستان كيتمام اولياء وعلماء حمهم الله شروع سے ہی حفی رہے ہیں حضور وا تا سر کار رحمة الله عليه کشف الحجوب ميں امام ابوحنیفه رحمة الله علیه کے متعلق اپناوا قعه لکھتے ہیں: ' میں ملک شام میں مسجد نبوی شریف کے مؤذن حضرت بلال حبثی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے روضہ مبارک کے سر ہانے سویا ہوا تھا۔ خواب میں دیکھا میں مکہ مکرمہ میں ہوں اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک بزرگ کو ا غوش میں بیچ کی طرح لئے ہوئے باب شیبہ (ایک دروازے کا نام) سے داخل ہور ہے ہیں۔ بیں نے فرط محبت میں دوڑ کر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قدم مبارک کو بوسہ دیا۔ میں اس جیرت وتعجب میں تھا کہ بیربزرگ کون ہیں؟حضورصلی الله علیہ وآلہ وسلم کواپنی معجزانه شان ہے میری باطنی حالت کا اندازہ ہوا تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا پیتمہارے امام ہیں جوتمہاری ہی ولایت کے ہیں یعنی ابوحنیف رحمة الله علیہ۔''

(كشف المحجوب ،صفحه146،شبير برادرز ،الابور)

امت کی اکثریت کا اس پرعمل پیراہونا اس کے حق ہونے کی دلیل ہے کیونکنہ امت محديد بھی مراہی پر منفق نہيں ہو سكتى چنانچ حضور صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا" لا

عَجْنِتِ فِقَهُ عَنْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَ تابعين رضى الله تعالى عنهم قرآن وحديث كي وضاحت فرماتے اسى طرح اہل علم حضرات بعد میں آنیوالوں کے لئے راہ ہموار کرتے رہاور یہی وجہ ہے کہ آج درجنوں تفاسیر، احادیث

#### اس موضوع كواختيار كرنے كاسبب

کی شروح اور فقهی کتب برزبان میں موجود ہیں۔

اسموضوع کواختیار کرنے کا سبب فقہ کی جیت کو ثابت کرنا ہے۔عصر حاضر میں جہالت و گمراہی برھتی جارہی ہے ،کوئی حدیث کا انکار کرتا ہے تو کوئی تقلید و فقہ کا منکر نے، کوئی دوچار کتابیں پڑھ کر قرآن وحدیث سے الٹے سیدھے مسائل استنباط کرتا ہے، تو کوئی اپنی جہالت میں جو بات عقل و دل کو بھائے اس پڑمل کرتا ہے اور اسے ہی حق سمجھتا ہے۔ پھر ہرکوئی اپ نظریے کوحق جانتا ہے اور اس پر گھما پھرا کر دلائل دیتا ہے۔ ان کی گراہی پھیلانے میں میڈیانے کسی حدتک ان کا بھر پورساتھ دیا اور دے رہے ہیں جس میں علماء کو جاہل وشدت بیند ظاہر کیا جار ہاہے۔میڈیا پر ہرکوئی یہی کہتا نظر آتا ہے کہ صحابہ كرام نه حفی تھے، نه شافعی ، نه خنبلی اور نه مالکی تھے، قرآن وحدیث ہماری رہنمائی كے لئے ہیں اس پڑھمل کرنا چاہئے۔گویا ان کی نظر میں حنفی ، شافعی جنبلی ، مالکی ہونا قر آن وحدیث کے خلاف ہے۔اتنے بڑے بڑے مردثین ومفسرین اور فقہاء جوخود کو خفی ،شافعی جنبلی ، مالکی کہتے آئے ہیں وہ معاذ اللہ ان ہے کم علم والے تھے۔ تمام امت کو بے علم اور خود کوزیا دہ علم والاسجها گراہی کا پہلا دروازہ ہے ۔امام احمد رضاخان علید رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں:'' گراہی کہ کرنہیں آتی ۔ گمراہی کا پہلا بھا تک یہی ہے کہ آ دمی کے دل سے انتباع سبیل مونین کی قدرنکل جائے۔تمام امت مرحومہ کو بیوقوف جانے اور اپنی رائے الگ جانے۔'' (فتاؤى رضويه ،جلد6،صفحه323،رضافائونڈيشن،الاسور)

آ جکل زیاده گمرابی کا سبب بعض جدیدا ذبان کاتھوڑی بہت دینی کتب پڑھ کرخود کو بہت بڑا عالم اور مولو یوں کو جاہل سمجھنا ہے۔ای علم کوحدیث پاک میں جہالت کہا گیا چنانچ حضور صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا "إن من البيان سيحرا وإن من العلم جهلا وإن من الشعر حكما وإن من القول عيالا" ترجمه: بعض بيان جادو بين اوربعض علم جہالت اور بعض شعر حکمت اور بعض کلام وبال پربنی ہیں۔

(صنن ابو دائود، كتاب الادب ،باب ما جاء في الشعر ،جلد2،صفحه721،دار الفكر ،بيروت) بدلوگ كتب فقدكومتند نبيس مانت بلكداش برعمل بيرا مون والول براعتراض کرتے ہیں اورا گرانہیں کوئی حدیث مل جائے جوانہیں ان کے اندھے پن کی وجہ سے کتب فقد میں مذکور مسکد کے مخالف نظر آئے بہت اعتراض کرتے ہیں۔ای فتنے کے باعث بعض لوگوں کا کتب فقہ سے اعتماد اٹھتا جارہاہے جب سی مسئلہ میں متند کتب فقہ سے حوالہ پیش کیا جائے تواسے ناکافی سجھتے ہیں اور قرآن وحدیث سے دلیل طلب کرتے ہیں۔اس موضوع میں جہاں فقہ کی جیت کو ثابت کیا گیا ہے وہاں حقی کہلانے والوں کے ذہن میں پیدا ہونے والےشبہات کوبھی دور کیا گیا ہے کہ فقہ کا دارومدار قرآن وحدیث پر ہے۔جن مسائل کا صراحةً قرآن وحدیث میں جواب نہیں ان کوقرآن وحدیث کی روشی میں ہی حل کر کے کتب فقہ میں لکھا گیا ہے۔ الہذاوہ معتبر فقهی کتب جو ہمارے یہاں رائج ہیں اگر کسی مسئلہ میں ان سے حوالہ دیا جائے تو وہ حوالہ بلاشبہ معتبر ہے۔

اس كتاب كوير صف كے بعد قارى بخو بى جان جائے گا كه كتب فقد جن يربرسول سے بڑے بڑے فقہائے کرام ،محدثین وصوفیاءعظام عمل پیراہیں وہ قر آن وحدیث سے ماخوذ ہیں۔ یہی وہ گروہ ہے جو ہمیشد حق پرر ہاہے اورر ہے گاجن کی مخالفت کرنے والےخود الفقه .... باب اول:الفقه .... ا

فصل اول فقه كي تعريف ومفهوم

فقہ کالغوی معن فنم یعن سمجھنا ہے۔اللہ تعالی قرآن پاک میں فرماتا ہے ﴿ وَإِن مِّنُ شَىء إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمْ ﴿ رَجَمَ كُرُ اللَّهُ الن اور کوئی چیز نہیں جواسے سراہتی ہوئی اس کی پاکی نہ بولے ہاں تم ان کی تبییح نہیں سمجھتے۔

(سورة الاسرار سورت 17، آيت 44)

فقه كالصطلاحي معنى شرعى احكام كي معرفت ہے \_خطيب بغدادى رحمة الله عليه فقه كاصطلاحى تعريف كرتے ہوئ فرماتے ہيں"الفقه معرفة الاحكام الشرعية التي طريقها الاحتهاد والأحكام الشرعية هي الواجب، والندب، والمباح، والمحطور، والمكروه، والصحيح، والباطل" ترجمه: فقداحكام شرعيه كي معرفت ہے۔وہ احکام جو اجتہاد کے طریقہ سے واضح کئے گئے ہیں۔احکام شرعیہ میں واجب، متحب،مباح، ناجائز ،مکروه بنتیج اور باطل ہیں۔

(الفقيه و المتفقه، جلد1، صفحه 191، دار ابن الجوزي، سعوديه)

الموسوعة الفقهيد مين بي "أن الفقه مرادف للفظ الشرع، فهو معرفة كل ما جاء عن الله سبحانه وتعالى ، سواء ما يتصل بالعقيدة أو الأخلاق أو أفعال الجوارح ومن ذلك ما عرفه الإمام أبو حنيفةرضي الله عنه هو معرفة النفس ما لها وما عليها ولهذا سمى كتابه في العقائد الفقه الأكبر" ترجمه: فقالفظِ شرع ك مترادف ہے۔فقداللہ عزوجل کی طرف سے تمام احکامات کی معرفت ہے۔وہ احکام برابر ہیں خواہ عقیدہ سے تعلق رکھتے ہوں یا اخلاق وافعال جسم سے تعلق رکھتے ہوں۔اس سے امام ابوحنيفه رحمة الله عليه نے فرمايا كه فقد سے مراديہ ہے كه نس كان چيزوں كوجاننا جواس كيلئے نیست و نابود ہو جا کیں گے ان کو کوئی نقصان نہ پہنچاسکیں گے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فِي ما ما "أنا خاتم النبيين لا نبي بعدي، ولا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين لا يضرهم من حالفهم حتى يأتي أمر الله" ترجمه: ين آخري في بول مير ے بعد کوئی نی نہیں۔میری امت میں ایک گروہ ہمیشہ حق پر رہے گا اس کی مخالفت کرنے والاا سے كوئى نقصان نہ پہنچا سكے گايہاں تك كد قيامت آجائے۔

(مسند أحمد ،مسند الأنصار، ومن حديث ثوبان ،جلد37، صفحه79، مؤسسة الرسالة، بيروت) قُرْآن پاك مِن به ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعُدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤُمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ تُ مَصَيْرًا ﴾ ترجمه كنز الايمان: اور جورسول كاخلاف كرے بعداس كے كه حق راستداس پر كھل چكا اور مسلمانوں کی راہ سے جداراہ چلے ہم أسے أس كے حال پرچھوڑ ديں گے اور اسے دوزخ میں داخل کریں گے اور کیا ہی بری جگہ بلٹنے کی۔ (النساء سودت 4، آیت 115) موضوع كى اہميت

اس موضوع کی بنیادی اہمیت یہی ہے کہ پڑھنے والے کے ذہن میں فقد کی اہمیت اجا گر ہو، وہ پہ جان سکے کہ ایک مسئلہ کی بیک گراؤ نڈ کیا ہوتی ہے وہ کن مراحل سے گزرتا ہے۔ دوسرااس موضوع میں فقہ کے متعلقہ کافی عنوا نات جیسے فقہی اختلا فات، اجتهاد وتقلید، وغیرہ کوعصر حاضر کی ضرورت کے مطابق شامل کیا گیا ہے کہ بعض لوگوں کے ذہن میں فقہ کے متعلق جواشکال پیدا ہوتے ہیں ان کا از الد ہوسکے۔

المتخصص في الفقه الاسلامي ابواحمد محمد انس رضا قادرى 11جمادي الآخر <u>1434</u>ه22اپريل <u>2013</u>ء

20

فرائض کو متعین کرتے ہیں۔

الاحكام الدوليد: ايك ملك كروسرك ملك كرساته معاملات، وارالاسلام، دارالحرب، جهاد وغيره-

عقوبات: جرم وسزا ہے متعلق قوانین اس میں شرعی حدود قبل، جنایت وغیرہ کی سزااورجن جرائم کے بارے میں کوئی سزامتعین نہیں کی گئی ان کی سزانعزیر اُمتعین کرناہے۔ بین المما لک قوانین: دوملکول اور دوقو مول کے درمیان تعلقات ومعامرات اور حقوق وفرائض ہے متعلق قوانین ان کوفقہاء اسلام سیر تے جیس کرتے ہیں۔ (ماخوذ از مقدمه ردالمحتاروغيره)

## فصل دوم: فقه کامقام ومرتبه

فقە كوقرآن پاك ميں خيركشركها كياچنانچ فرمان بارى تعالى ہے ﴿ وَمَنْ يُونُ تَ الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اورجے حكمت للى الے بہت کھلائی ملی ۔ (سورة البقرة ، سورت 1 أيت 269)

حضرت مجابد رضى الله تعالى عنداس آيت كي تفسير مين فرمات بين "ليسست بالنبوة ولكن الفقه والعلم" ترجمه: يحكمت نبوت كساته تينيس بهك فقداورعلم ك النقيه و المتفقه، جلد 1، صفحه 132، دار ابن الجوزى، سعوديه)

فقہ دین کاستون ہے۔حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے مروی ہے حضور صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا" لكل شيء عماد، وعماد هذا الدين الفقه" ترجمه: بر چيز کاستون ہے اور دين اسلام کاستون فقہ ہے۔

(المعجم الأوسط عباب الميم عن اسمه محمد عبلد 6 صفحه 194 عدار الحرمين القائبرة) حدیث پاک میں اے افضل عبادت کہا گیا۔ کنز العمال، معجم الکبیرللطبر انی اور

حلال اورحرام ہیں ۔ اس لئے انہوں نے اپنی عقائد کی کتاب کا نام فقد اکبرر کھا۔ (الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد 1، صفحه 12، دار السلاسل، الكويت)

مقدمه شامى مين فقد كم تعلق ب"و في الله كونه أفضل العلوم سوى الكلام والتفسير والحديث وأضول الفقه ونسبته لصلاح الظاهر كنسبة العقائد والتصوف لصلاح الباطن" ترجمه: فقة لم كلام تفير، حديث اوراصول فقه كعلاوه تمام علوم سے افضل ہے اور اس کا تعلق ظاہری اصلاح کے ساتھ ہے جیسے عقا کدوتھوف کا تعلق باطن کی اصلاح کے ساتھ ہے۔ (ردالمعتار، جلدا،صفحہ 97،مکتبہ رشیدیہ ، کوئٹہ)

فقه دراصل انسان کی پوری زندگی کا احاط کرتا ہے اور درج ذیل شعبہ ہائے حیات کی بابت اس فن کے ذریعے رہنمائی ملتی ہے: ۔

العبادات: وہ احکام جوخدااور بندہ کے براہ راست تعلق پر بنی ہیں۔ جیسے نماز، روزه، حج، زكوة، قرباني، نذر، اعتكاف بتم، وغيره

الاحوال الشخصيه: دوآدميول كردميان غير مالى بنياد پر تعلقات متعلق احكام ،اس مين نكاح ،طلاق ،فتخ وتفريق ،عدت وثبوت نسب ،نفقه وحضانت ،ولايت ، ميراث، وصيت وغيره ـ

المعاملات المديد: دو اشخاص كے درميان مالى معاہدہ پربيني تعلقات ،اس ميس خرید وفروخت، شرکت، رئن و کفالت، بهبه، عاریت، اجاره وغیره۔

الاحكام القصائية: ال سے مراد عدالتی قوانین ہیں یعنی قاضی كا تقرر،شہادت و وكالت، دعوى كے احكام وغيره۔

الا حكام الدستوريية: وه قانون جوحكومت اور ملك كے شهر يوں كے درميان حقوق و

نے فر مایا فقیہ ہزار عابدوں سے افضل ہے۔

(الفقيه و المتفقه،جلد1،صفحه106،دار ابن الجوزي،سعوديه)

فقیہ قیامت والے دن لوگوں کی شفاعت کرے گا۔حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالى عنهما مروى م"إذا كان يوم القيامة يؤتى بالعابد والفقيه ، فيقال يعنى للعابد أدخل الحنة ، ويقال للفقيه اشفع" ترجمه: جب قيامت كاون بوگاعابداورفقيه كولايا جائے گا۔عابدكوكہا جائے گاجنت میں داخل ہوجا اور فقیہ كوكہا جائے گامسلمانوں كى شفاعت كر الفقيه و المتفقه، جلد 1، صفحه 112، دار ابن الجوزي سعوديه)

الله عز وجل جس كى بھلائى جا ہتا ہے اسے تفقہ عطافر مادیتا ہے۔ ابو بكر احمد بن علی بن ثابت الخطيب بغدادي رحمة الله عليه حديث پاك نقل فرماتے ہيں"عن معاوية بن أبي سفيان قال وهو يخطب على المنبر سمعت رسول الله يقول: يا أيها الناس إنما العلم بالتعلم والفقه بالتفقه ومن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين وإنما يخشى الله من عباده العلماء "ترجمه: حضرت معاوية بن البي سفيان رضى الله تعالى عنهما في منبرير خطبدد سيت ہوئے فر مايا ميں نے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے سنا ہے علم سكھنے سے آتا ہاور فقہ تفقہ سے اور اللہ عز وجل جس کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فر ماتا ہے اسے دین کی سمجھ عطافر مادیتا ہے۔اوراللہ کے بندوں میں علماء ہی اللہ سے ڈرتے ہیں۔

(الفقية و المتفقه،جلد1،صفحه79،دار ابن الجوزي،سعوديه)

ورمخاريس ب"كل إنسان غير الانبياء لا يعلم ما أراد الله تعالى له وبه، لان إرادته تعالى غيب، الا الفقهاء فإنهم علموا إرادته تعالى بهم بحديث الصادق المصدوق: (من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين)" ترجمه: انبياء يهم السلام کےعلاوہ تمام انسان اللہ عز وجل کے ارادہ کونہیں جانتے کہ اللہ عز وجل نے ان کے

مندالشهاب يس ب "عن ابن عمر وابن عباس قالا قال رسول الله صلى الله عليه و سلم أفضل العبادة الفقه" ترجمه:حضرت ابن عمروابن عباس رضي الله تعالى عنهم سے مروی ہے رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا افضل عبادت فقہ ہے۔

(مسند الشهاب، أفضل العبادة الفقه--، جلد2، صفحه 249، مؤسسة الرسالة ، بيروت)

فقہ کا تھوڑ احصہ کثیر عبادت سے بہتر ہے چنانچہ حدیث پاک میں ہے"يسير الفقه عير من كثير العبادة" ترجمه: فقه كالهور احمه كثير عبادت سي بهتر ب-

(المعجم الكبير للطبراني، نسبة عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه ، جلد 1 ، صفحه 135 ، مكتبة

فقد ك بغير عبادت كامل نبيل - الفقيد والمعنفقد ميل بي "عن ابن عمر ، قال قال رسول الله لا خير في قراءة إلا بتدبر ولا عبادة إلا بفقه ، ومجلس فقه جير من عبادة ستين سنة "ترجمه: حضرت ابن عمرضى الله تعالى عند عمروى برسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا بغیر تذبر کے تلاوت بہتر نہیں اور بغیر فقد کے عبادت بہتر نہیں اورفقہ کی مجلس سر سال کی عبادت سے بہتر ہے۔

(الفقيه و المتفقه، جلد1، صفحه 97، دار ابن الجوزي، سعوديه) صاحب فقد جي تمام لوگول سے افضل كها گيا چنانچدامام خطيب بغدادى رحمة الله عليه حديث بإك نقل كرتي بين "عن أنس قال جاء رجل إلى رسول الله فسأله عن العباد والفقهاء فقال يا رسول الله العباد أفضل عند الله أم الفقهاء فقال رسول الله فقيه أفضل عند الله من ألف عابد" ترجمه: حضرت السرضي الله تعالى عند مروی ہے ایک آ دمی رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہوااورعباوت گزار اور فقیہ کے متعلق سوال کیا کہ دونوں میں کون افضل ہے؟ تو رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم

خبيت فقه مسمون من المساور المس پُكِيْنِ ﴾ ﴿ فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبُحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيَّهُ كَيْفَ يُوَارِئُ سَوْأَةً أُجِيْهِ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: توالله نے ايك والجيجاز مين كريدتا كه اسے دكھائے كيونكراني رسورة المائده، سورت5، آیت 31) کی لاش چھپائے۔

اسى طرح قرآن پاك ميں رہنمائي فرمائي گئي ،سوال پوچھنے پرآیت نازل فرمادي جاتی تھی۔فقداسلامی درج ذیل ادوار پر شمثل ہے:۔

## تدوين فقد كى تارىخ كايبلامر حله \_\_ عبدرسالت

حضورصلی الله علیه وآله وسلم کے دور میں احکام کا دارومدار وحی پر ہی تھا۔مسائل میں وی کے ذریعے رہنمائی فرما دی جاتی تھی۔جس مسلہ میں تھم نازل نہ ہونے کے سبب جضورصلی الله علیه وآله وسلم یا صحابه کرام علیهم الرضوان اجتها دکرتے تھے اسے بھی وحی کے وريع فتم يا قائم ركهاجا تا تها-الموسوعة الفقهيد مين ب"وهو في عهديه المكى والمدنى يعتمد كل الاعتماد على الوحى ، حتى إن المسائل التي اجتهد فيها رسول الله صلى الله عليه و سلم أو احتهد فيها أصحابه في حضرته أو غيبته ثم علمها فأقرها أو أنكرها تعتمد كذلك على الوحى" ترجمه: وه كل مد في دورتها جس میں تمام اعتاد وحی پرتھا یہاں تک کہ جن مسائل میں حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اجتماد فر ما يا يا صحاب كرام عليهم الرضوان نے ، مضور صلى الله عليه وآله وسلم كے سامنے ياغيب ميں اجتها دفر ما يا پھرحضورصلى الله عليه وآله وسلم كواس كاعلم ہو گيا تو اس اجتها دكو باعتبار وحي قائم ركھا كيايار وكرويا كيا- (الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد1، صفحه 23، دار السلاسل، الكويت)

تدوین فقه کی تاریخ کا دوسرامر حله۔۔دور صحابہ

فقد کا سیح طور پر پہلا دورعبد صحابہ میں شروع ہوا جب فتو حات ہو کیں ، دوسرے

لئے کیا ارادہ کیا ہے،اس لئے کہ ارادہ باری تعالیٰ غیب ہے۔ گرفقہاء حدیث یاک کی وجہ ے ارادہ باری تعالی جان جاتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا اللہ عز وجل جس سے بھلائی کاارادہ کرتا ہےاسے دین کی سجھ عطافر مادیتا ہے۔

(درمختار مع ردالمحتار مقدمه جلد 1 صفحه 117 مكتبه رشيديه، كوثله)

#### فصل سوم: فقد كى تاريخ

فقہ چونکہ احکامات شرعیہ پرمشمل ہے اور احکام کی تاریخ بہت پہلے سے ہے۔ جب الله عزوجل نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا تو فرشتوں کو سجدہ کرنے کا حکم دیا، شیطان کو نافر مانی کرنے پر مردود تھرایا، حصرت آدم علیہ السلام کو درخت کے قریب جانے سے منع فرمایا۔ اس طرح انبیاء علیهم السلام پر کتب وصحائف اتارے جس میں احكامات موتے تھے۔اللہ تعالی قرآن پاك میں فرماتا ہے ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً فَبَعَتَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيُهَا اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ ترجمه كنزالا يمان الوك ايك دين برت يرية إلارالله في انبیاء بھیج خوشخبری دیتے اور ڈرسناتے اور ان کے ساتھ سچی کتاب اتاری کہ دہ لوگوں میں ان كاختلافون كافيطم كرد \_ - (سورة البقرة ،سورت 2، آيت 213)

انسانی فطرت بھی تقاضا کرتی ہے کہ زندگی گزارنے کا ایک اصول ہونا چاہئے۔ اسی لئے ہر مذہب میں جائز ونا جائز وغیرہ کا تصور موجود ہے۔اسلام چونکدایک کامل دین ہے جس میں شروع سے ہی لوگوں کی سیجے رہنمائی کی گئی ہے۔ جب حضرت آدم علیہ السلام کے بیٹے ہابیل وقابیل کا واقعہ ہوا اور قابیل نے ہابیل کوئل کردیا تو پھراس لاش کا کیا کرنا ہاں کے بارے میں اللہ عزوجل نے ایک کوے کے ذریعے رہنمائی فرمائی چنانچے قرآن

### تدوين فقه كى تاريخ كالتيسرامر حله \_\_\_دورِ تابعين وشع تابعين

اس دور میں فقہ کا دائر ہ کاراورزیا دہ وسیج ہوا۔ جن مسائل میں صحابہ کا اختلاف تھا وبى اختلاف تابعين مين بهي منتقل موا- مدينه والعبد الله بن عمر رضى الله تعالى عنه ك پیروی کرتے، مکہ والے حضرت ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه کی ، کوف والے عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه کی پیروی کرتے۔اس دور میں دو مدرسے وجود میں آئے ایک ججاز میں اور ایک عراق میں ۔ حجاز والے اجتهاد میں اعتاد کتاب وسنت پر ہی کرتے تھے قیاس پر بہت کم اعتاد کرتے تھے۔عراق والے جس مسئلہ میں قرآن و حدیث واجماع سے حکم نہ ملتا تھا وبال قياس كرتے تھے۔

اس دور میں صحابہ کرام و تابعین علیهم الرضوان کے فقادی کوضائع ہونے کے ڈرے حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمۃ الله علیہ کی ہدایت پران کی تدوین شروع کی گئی۔ تدوين فقد كى تاريخ كا چوتها مرحله\_\_\_اواكل دوسرى صدى تا نصف چوهى صدى تدوین فقه کا چوتھا مرحلہ جوعباس دور کی ابتداء ہے شروع ہوکر چوتھی صدی ہجری کے وسط تک محیط ہے۔ نہایت اہم ہے اور اسے نہ صرف فقد اسلامی بلکہ تمام ہی اسلامی و عربي علوم وفنون كاسنهرا دور كهه يحت بير \_اصول فقه كى بإضابطه تدوين بهى اسى عهد ميس موئى کہاجا تا ہے اور تحقیق بھی یہی ہے کہ اس فن پراول تحریرامام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ تعالی علیہ اوران ك تلافده كى ب- امام شافعى رحمة الله عليه كى كتاب "الرسالة" قد يم ترين كتاب شاركى جاتى ج- مينهايت اجم كتاب ب اور ابتدائى دوركى تاليف مون كے لحاظ سے نهايت جامع، واصح اور مدل تالیف ہے،جس میں قرآن مجید کے بیان کے اصول،سنت کی اہمیت اور قرآن سے اس کا ربط، ناسخ ومنسوخ علل حدیث، خبر واحد کی جیت، اجماع، قیاس،

ملكوں واقوام سے اختلاط ہوا، جدید مسائل درپیش ہوئے ، فتوی دینے والے صحابہ کرام علیم الرضوان منظرعام پرآئے دوسرے صحابہ مسائل میں ان کی طرف رجوع کرتے "نے کے منهم عمر وعليا وزيد بن ثابت وعائشة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عباس ومعاذبن جبل وعبد الله بن مسعود رضي الله عنهم حميعا ولو حمعت فتاوي كل واحد منهم لكانت سفرا عظيما" ترجمه: بم ان مين سي بعض كاذكركت بين، حضرت عمر على، زيد بن ثابت، عا كشه، عبد الله بن عمر، عبد الله بن عباس، معاذ بن جبل، عبدالله بن معود رضی الله تعالی عنهم اگران صحابه کرام کے فتال ی کوجمع کیا جاتا تو بہت بڑی كتاب بن جاتى - (الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد1، صفحه 25، دارالسلاسل، الكويت)

خلیفہ مامون کے پر بوتے ابو بکر محر نے صرف حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنبما کے فال کی کوجع کیا تو ان کی بیں جلدیں ہوئیں تحریری فالوی کی تاریخ بھی صحابہ کرام علیہم الرضوان سے شروع ہوتی ہے۔ایک شخص ایک مرتبہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہما کے پاس حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے فتووں کا مجموعہ لایا، انہوں نے پڑھ کر چند چیزوں کو برقر اررکھا اور باقی کومٹادیا اور فر مایا کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف غلط منسوب ہے، وہ ہرگز ایسافتوی نہیں دے سکتے۔

أس دور ميں اگر كوئى مسئله در پيش ہوتا تو قرآن وحديث ميں اس كاحل تلاش كيا جاتا اگر وہاں مذکور نہ ہوتا تو اہل علم صحابہ سے مشورہ کیا جاتا۔ اگر کسی مسلم میں تمام صحابہ اجماع كركيتے تووہ جحت بن جاتا جس كے انكار كى آئندہ كوئى گنجائش نہ تھى يہ جيسے صحابہ كرام نے مسلمان عورت کا کسی عیسائی یا یہودی سے نکاح کے حرام ہونے پراجماع فرمایا ہے۔ اس طرح كئى مسائل ميں صحابہ كرام نے اجتها داوراختلاف كياجو آج بھى كتب ميں مذكور بـ-

اجتہاد استحسان اور فقہی اختلاف رائے کی حیثیت پر گفتگو کی گئی ہے۔اس دور میں فقہی اجتہادات کا دائر ہ وسیع ہے وسیع تر ہوتا گیا۔اس دور کی شخصیتوں میں سب سے ممتاز ائمہ اربعه ،امام اوزاعی ، امام سفیان توری ، لیث بن سعد ،ابن جربر طبری ،رضی الله تعالی عنهم

فقه كى بإضابطه تدوين كاشرف يهلي جس شخصيت كوحاصل مواوه امام ابوحنيفه رحمة الله عليه كي ذات ہے۔حضرت امام شافعي رحمة الله عليه فرماتے ہيں"من اراد الفقه فهو عيال على ابسى حنيفة "ترجمه: جوفقه كااراده كرے وه امام ابوحنيفه كى عيال ميں سے ب- مزيدامام شافعي رحمة الله عليه ب مروى ب "الناس كلهم في الفقه عيال ابي حسنيسفة "ترجمه: فقد مين سب لوگون كاسهاراامام ابوحنيفه رحمة الله عليه بين \_اس كااعتراف امام جلال الدين سيوطي شافعي رحمة الله عليه في بيمي كياء آپ فرمات بين " انه اول من دوِّن علم الشريعة ورتبها ابوابا ثم تبعه مالك ابن انس في ترتيب الموطا ولم يسبق ابساحنيفة احد"ر جمد: امام الوصنيفدر حمة الله عليد يها يحص بين جنهول في ملم شریعت کی تدوین کی اوراسے ابواب پر مرتب کیا، پھر موطا کی ترتیب میں امام مالک رحمة الله عليه نے انہيں كى بيروى كى -امام ابوحنيف رحمة الله عليه سے پہلے سى نے بيكام نہيں كيا-

امام ابن حجر مكى رحمة الشعلية فرمات بي "انه اول من دون علم الفقه ورتبه ابوابا و كتباعلى نحو ماهو عليه اليوم وتبعه مالك في مؤطائه" ترجمه: المام ابوصنیفہ پہلے محض ہیں جنہوں نے علم فقہ کو مدون کیا اور کتاب اور باب پراس کو مرتب فرمایا جیما کہ آج موجود ہے اور امام مالک نے اپنی موطامیں انہیں کی اتباع کی ہے۔

تدوين فقدين امام ابوحنيفه رحمة الله عليه كاشورائي نظام تما "فوضع ابو حنيفة

مذهبه شورى بينهم لم يستمد بنفسه دونهم" رجم: امام ابوطيف نا پالموم شورائی رکھاوہ شرکاء شوری کوچھوڑ کر تنہااپی رائے مسلط نہیں کرتے۔امام طحاوی رحمة الله علیہ فرماتے ہیں: "امام اعظم کے حلقہ درس میں جالیس اصحاب تھے جنہوں نے شب وروز کی محنت کے بعدمسائل شرعیہ پر شمل ایک مجموعہ مرتب کیا۔ ' تدوین کا مطلب میتھا کہ سی مسله ہے متعلق آیت وحدیث پیش ہوتی ،امام اعظم اس میں متعددا حمالات بیان کرتے اور ان اختالات کی تائید میں نصوص وعبارات پیش کرنے کے لئے اپنے تلاندہ میں تقسیم فرما دیے اورایک احمال پرخود دلائل قائم فرماتے تمام اصحاب ان احمالات کی تنقیح وتوضیح میں كوشش فرمات \_ امام ابو يوسف فرمات جي كدمين امام اعظم كيسى ايك متله كو كركوفه کے محدثین وفقہا پر دورہ کرتا اور جب دوسرے دن مجلس منعقد ہوتی تو امام اعظم فرماتے فلاں نے اس مسکد میں سیر کہا ہوگا اور فلاں نے سیدام م ابو یوسف میں کر جیران رہ جاتے اورامام اعظم اس پرفرماتے: "میں تمام علم کوفہ کا عالم ہوں۔"غرضیکہ اس طرح جب کسی ایک احمال براتفاق ہوجا تا تو اس کولکھ لیاجا تا بھی ایسا بھی ہوتا کہ کسی ایک احمال پر منفق نہ ہونے کی صورت میں وہ احتمال انہیں کی طرف منسوب ہو کر لکھا جاتا جو اس پر قائم ہوتے، اسى لئے كتب فقد ميں متعددا قوال منقول ہيں كيكن در حقيقت بيرب امام اعظم رحمة الله عليه

ای کی جانب سے میں۔ ا مام عظم کی اس مجلس کا مرتب کردہ مجموعہ نہایت صحیم تھا بعض نے جھولا کھا وربعض نے بارہ لا کھ مسائل پر مشتمل لکھا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ سیمبالغہ ہولیکن ایک مختاط اندازہ کے مطابق يرتعداد بياس بزار سے زيادہ تھى جس كى تصديق امام ابويوسف رحمة الله عليه اورامام محدر حمة الله عليه كى تصانف سے آج بھى كى جاسكتى ہے۔ يەمجموعدا گرچداب دستياب نہيں

امام نووي (متوفى 631ھ)رضى الله تعالى عنهم۔

تدوین فقد کی تاریخ کا چھٹا مرحلہ۔۔۔چھٹی صدی ہجری کے نصف سے لے کر چود ہویں صدی کے شروع تک

اس دور میں اہل علم نے اپنے مذہب فقتی کی خدمت کی مختلف مذاہب مے متعلق متون ریبنی شروح وحدیث کی ترتیب عمل میں لائی ، فتالوی مرتب ہوئے۔اسی دور میں چند مشہور فقہاء کے نام درج ذیل ہیں:۔ابوالبر کات عبداللہ بن احد سفی (متوفی 710ھ)،ابو عثان فخرالدين زيلعي (متوفى 43 4 هه)، محد بن عبد الواحد كمال الدين ابن مام (متوفى 761هه)، محر بن احمد بدرالدين عيني (762هـ-855ه)، زين العابدين ابن مجيم مصري (متوفى 9 6 9 هـ)، صاحب النبر الفائق عمر بن ابراجيم ابن مجيم (متوفي 1005 ھ)، ابن عابدين علامه شامي (متوفى 1252 ھ)، امام احمد رضا خان (1272 ھے-1340 ھ)، مفتی امجد علی اعظمی (1300 ھے-1367 ھ) رضی اللہ تعالیٰ

شوافع مين علامه تقى الدين بكي ( 683 - 752 هـ)، شيخ الاسلام زكريا انساري ( 826\_926 هـ)، شهاب الدين ابن جربيتي (909 \_995 هـ) رضي الله تعالى عنهم \_حنابله مين ابن تيميه ( 1 66 \_ 728 هه)، ابن قيم جوزي ( 1 69 هـ-(2751

فصل چہارم: فقہ کے ما خذ

مَّ خذجع ہے ماخذ کی اور ماخذ نکلا ہے اخذ ہے، جس کامعنی ہیں بکڑنا، لینا بقل کرنا

کیکن اس کے قوانین وضوابط زمانہ مابعد میں اساس اہمیت کے حامل رہے اور بعد کے مجتهدین نے پرخوب طبع آز مائی کی اور تفریع ورتفریع سے بے شار کتابیں معرض وجود میں آئیں۔دوسری صدی سے لیکرآج تک بیسلسلدز وروشور کے ساتھ جاری رہا۔ای دور میں ائمہار بعہ کی فقہ کی تدوین مکمل ہو چکی تھی۔ای زمانہ میں متون مذہب لکھے گئے اور ان کی شروح تحریری تئیں اور ہرز مانہ میں فقادی کی شکل میں کتابیں وجود میں آئیں۔

تدوين فقد كى تاريخ كايانچوال مرحله \_\_ چوهى صدى ججرى تا چھٹی ہجری کے نصف تک کا دور

پچھلے دور کے بعد شخصی تقلید کارواج ہواائمہ مجتبدین کی سعی ومحنت سے فقہ اسلامی کی تر تیب و تدوین یا بیکمال کو پہنچ مچکی تھی اوران کی کوشش کی وجہ سے لوگوں کے لئے ہرطر ح کے مسائل کاحل موجود تھا۔ای دور میں فقد دبستان کے دلائل پر لکھا گیا اور ترجیح اقوال کا کام کیا گیا۔ای دور میں مشہور فقہاءاحناف کے نام درج ذیل ہیں: امام ابوالحس عبداللہ بن حسن كرخي (260\_340 هـ)، ابو بكر جصاص رازي (متوفي 370 هـ)، ابوجعفر محرين عبدالله بلخى مبندواني (متوفى 373ھ)،ابوالليث نفر بن جمر سمر قندي (متوفى 373ھ) ،ابو عبدالله يوسف بن محمد جرجاني (متونى 398 ھ)، ابوالحن احمد قدوري (متونى 427 ھ)، مش الائمة عبد العزيز حلواني (متوني 418هه) بنس الائمة محد بن احد سرهي (متوفي 8 8 4 هه)، ابوبكر ابن مسعود كاساني (متوفى 7 8 5 هه) بخر الدين حسن جندي قاضي خال (متونى 592هـ) على ابن الي بكر مرغيناني (متونى 593هـ) رضى الله تعالى عنهم\_

مالكيول مين ابوبكر محد بن عربي صاحب احكام القرآن (متوفى 536هـ) ، امام ابو الفضل قاضى عياض (متوفى 541 هـ) اورشافعيوں ميں امام غز الى (450 هـ-505 هـ)،

وغيره-

(1) قرآن

قرآن جو بے كم وكاست محفوظ ہے اور قيامت تك رہے گا۔الله تعالى اس كى حفاظت كم تعلق ارشا وفر ما تا ج - ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزُّ لُنَا الذِّكُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ رجه كنزالا يمان: بيشك بم نا تارا بي يقرآن اور بيشك بم خوداس كے نگر بان بي -(سورة العجر، سورت15، أيت9)

قرآن مجيد مين فقهي احكام م تعلق آيات كي تعدادعلماء نے دو، و هائي سو سے لے کر پانچ سوتک لکھی ہے۔ پانچ سوکی تعداداس لحاظ سے ہو عتی ہے کہ قرآن سے ثابت ہونے والے صریح احکام کے علاوہ اصولی احکام کو بھی شامل کر لیا جائے۔ ملاجیون نے تفیرات احدید میں اس اصول پرآیات کا انتخاب کیا ہے جن کی تعداد 462 ہے۔ بعض نے عبادات کے علاوہ دوسرے مسائل مے متعلق آیات کی تعداد بھی لکھی ہے۔

حدیث سے مراد حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے ارشادات، آپ کاعمل نیز دہ قول فعل ہے جوآپ کے سامنے آیا اور آپ نے اس مے منع نہ کیا ہو۔ حدیث کے ججت ہو<u>ن</u> پرامت کا اجماع وا تفاق ہے کیونکہ قر آن مجید میں کثرت سے متعقل طور پراللہ عز وجل اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے۔ بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وآل وسلم كى اطاعت الله كى اطاعت ہے ﴿ مَّنْ يُسطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ ترجمه ك الایمان: جس نے رسول کا تھم مانا میشک اس نے اللہ کا تھم مانا۔

(سورة النساء سورت 4، أيت 0

ووسرى حكمه على فَإِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِ

فقهی مآخذ کی دواقسام ہیں:۔(1) بنیادی مآخذ (2) ثانوی مآخذ (1) بنیادی مآخذ

فقہ کے بنیادی مآخذ چار ہیں (1) قرآن(2) مدیث(3) اجماع(4) قیاس۔ان چاروں ماخذ کا شوت قرآن پاک کی اس آیت ہے جھ آیا اُٹھے اللّٰذِیْنَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعُتُمُ فِي شَيءٍ فَوُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ ترجمه كنز الإيمان: احايمان والواحكم مانوالله كااورحكم مانو رسول کا اوران کا جوتم میں حکومت والے ہیں پھرا گرتم میں کسی بات کا جھگڑ ااٹھے تو اسے اللہ اوررسول کے حضورر جوع کرو۔ (سورة النساء، سورت 4، آیت 59)

ال آيت سي (اطبعوا الله واطبعوا الرسول) عقر آن وحديث كا ثبوت باور ﴿ اولى الامر منكم ﴾ اجماع كاثبوت باور ﴿ فردوه الى الله والسرسول ، عقیاس کا ثبوت ہے۔امام فخر الدین رازی رحمة الشعليہ نے اس آيت كى تفسير ميں چاروں ماخذ کو بالنفصيل واضح کيا ہے چنانچے فرماتے ہيں"الفقهاء زعموا أن أصول الشريعة أربع الكتاب والسنة والاجماع والقياس ، وهذه الآية مشتملة على تقرير هذه الأصول الأربعة بهذا الترتيب\_" ترجمه: فقهاء كرام كامؤقف بيب كه اصولِ شرعيه حاربين: كتاب، سنت، اجماع اور قياس - بيرآيت ان چاروں پرمشمل

(تفسير كبير، جلد4، صفحه 112 ــ، مكتبه علوم اسلاميه ، لا سور)

ان چاروں ماخذ پرمزیددلائل کے ساتھ کلام پیش کیاجا تاہے:۔

عجيتِ فِقه مصمحمحمحمحمحم

ہے۔واللداعلم۔

#### Elz1 (3)

اجماع کی تعریف ہے ہے کہ کسی زمانے میں موجود تمام مجتمدین کا کسی مسکلہ پر اتفاق کر لینا پھراگر ہیسب کے قول سے ثابت ہوتو اجماع قولی اور اگر بعض کے کہنے اور بقیہ کے خاموش رہنے سے ہوتو اجماع سکوتی ہے۔ احمد بن محمد بن اسحاق الثاثی ابوعلی رحمۃ اللہ علیہ اصول الثاثی میں لکھتے ہیں" اِحماع هذه الأمة بعدما توفی رسول الله صلی الله علیہ و سلم فی فروع اللہ ین حجة موجبة للعمل بھا شرعا کرامة لهذه الأمة "ترجمہ: حضورصلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کے ظاہری وصال کے بعد اس امت کا فروی کی مسائل میں اجماع ہونا جس ہے جس پرشرعاعمل واجب ہے اور بیاس امت کی کرامت مسائل میں اجماع ہونا جس ہے جس پرشرعاعمل واجب ہے اور بیاس امت کی کرامت راصول النسانسی، صفحہ 284، دار الکتاب العربی ، بیروت)

اسكة كرام وعلاء جمية اجماع كوضروريات وين سے بتاتے اور مخالف اجماع قطعی كوفروريات وين سے بتاتے اور مخالف اجماع قطعی کوفر ملے اللہ اللہ مساع حجة قطعية معلوم بالضرورة من الدين "ترجمہ: اجماع كاقطعی جمت ہونا ضروریات دین سے ہے۔

(شرح المواقف بهاب المقصد السادس، جلد1 : صفحه 255 : منشورات الشريف الرضى قم ، أيران)

اجماع کی جیت قرآن وحدیث سے ثابت ہے۔قرآن پاک میں ہے ﴿ کُنتُمُ خَیْرَ أُمَّةٍ أُخُورِ جَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكُو وَتُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ ترجمہ: کنزالا یمان: تم بہتر ہوان امتوں میں جولوگوں میں ظاہر ہو کیں بھلائی کا علم دیتے ہواور برائی ہے منع کرتے ہواور اللہ پرایمان رکھتے ہو۔

(سورة أل عمران، سورت3، أيت110)

اس آیت میں اللہ عز وجل نے اس امت کا وصف بیان کیا کہ یہ بھلائی کا حکم دیتی

حُجِيتِ فِقه

كُنتُمُ تُوُمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيُلاً حَرجمه كُنتُمُ تُولُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويُلاً حَضور رجوع كنزالا يمان: پراگرتم ميں كى بات كا جھرا الشفاق اسے الله اور الله اور قيامت پرايمان ركھتے ہويہ بہتر ہاوراس كا انجام سب سے اچھا۔ کرو۔اگرالله اور قيامت برايمان ركھتے ہويہ بہتر ہے اور اس كا انجام سب سے اچھا۔ (سورة النساء سودت 4، آيت 59)

حضور صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا"فعلیکم بسنتی" ترجمہ: تم پرمیری سنت کی اتباع ہے۔

(سن ابو دانود، کتاب السنة باب فی لزدم السنة ،جلد2، صفحه 610، دار الفکر ،بیروت)

حدیثِ مصطفیٰ صلی الله علیه وآله وسلم کامطلقا انکار کفر ہے چنا نچی امام احمد رضاخان
علیه رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: '' بیوشخص حدیث کامنکر ہے وہ نبی صلی الله علیه وآله وسلم کامنکر ہے اور جو نبی صلی الله علیه وآله وسلم کامنکر ہے اور جو نبی صلی الله علیه وآله وسلم کامنکر ہے وہ قرآن مجید کامنکر ہے اور جو قرآن کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے اور جو مرقد کا فرہے اسے الله واحد قبار کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے الله واحد قبار کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے الله واحد قبار کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے الله واحد قبار کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے الله واحد قبار کامنکر ہے اور جو الله کامنکر ہے کہ کامنکر ہے کامنکر ہے کامنکر ہے کامنکر ہے الله کامنکر ہے کامنکر ہو کے کہ کامنکر ہے کہ کامنکر ہے کامنکر ہے کامنکر ہے کامنکر ہے کہ کامنکر ہے کہ کامنکر ہے کامنک

اور فرما تا ہے ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَكَ فِيُمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي اَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسُلِيْمًا ﴾ ترجمہ:
اے نبی تیرے رب کی تتم وہ مسلمان نہ ہوں گے جب تک تجھے اپنی ہرافتلافی بات میں حاکم نہ بنا کیں پھراپنے دلوں میں تیرے فیصلہ سے پھٹگی نہ پاکیں اور اچھی طرح دل سے حاکم نہ بنا کیں پھراپنے دلوں میں تیرے فیصلہ سے پھٹگی نہ پاکیں اور اچھی طرح دل سے مان لیں۔ (فناوی دضویہ مجلد 14منعہ 312منطفانونڈیشن الاہور)

احادیث جواحکام فقہیہ ہے متعلق ہیں ان کی تعدادتقریباسات، آٹھ ہزار کہی گئی

الناس، ولو كانوا يشهدون بباطل أو خطأ لم يكونوا شهداء الله في الأرض، وأقام شهادتهم مقام شهادة الرسول صلى الله عليه وسلم "ترجمه: الشعر وجل نے اس امت کولوگوں پر گواہ بنایا۔اگریہ جھوٹی گواہی دیں یا گواہی میں غلطی کریں تو زمین میں الله عزوجل کے گواہ نہ ہوں گے۔اللہ عزوجل نے اس امت کی گواہی کورسول کی گواہی کے

(معالم أصول الفقه عند أبل السنة والجماعة، جلد1، صفحه 161، دار ابن الجوزي، سعوديه) صحابہ کرام علیہم الرضوان جس مسلم میں قرآن وحدیث سے دلیل نہ پاتے اس كمتعلق اجماع كرتے تھے علاء الدين عبد العزيز بن احمد البخاري رحمة الله عليه كشف الاسراريس فرماتي إن "انهم كانوا مجمعين على ذلك فيما لانص فيه وكفي باجماعهم حجة" ترجمه جس علم كي بار يين فعل ندموتي صحابه كاس براجماع موجاتا اور کسی معاملہ میں ان کا اجماع دلیل بننے کے لئے کافی ہے۔

(كشف الاسرار عن اصول بزدوى ،باب القياس، جلد3، صفحه 281، دار الكتاب العربي، بيروت)

اجماع كى شرائط

اجاع کی بنیادی شرائط میں سے یہ ہے کہ اجماع کرنے والے مجہدین بول، عوامى لوگ ند بوچنا نج اصول شاشى ميں إن المعتبر في هذا الباب إحماع أهل الرأى والاجتهاد فلا يعتبر بقول العوام والمتكلم والمحدث الذي لا بصيرة له في أصول الفقه " ترجمه:اجماع من الل رائ ومجتدين بول،عوام، متكلمين، محدثین بلکه ہروہ مخص جسے اصول فقہ میں مہارت نہیں،اس کا اجماع معتبر نہیں۔

(اصول الشاشي، صفحه 284، دار الكتاب العربي، بيروت)

تمام كيتمام مجتهد متفق مول المع في أصول الفقه مين ابو إسحاق ابراجيم بن على

اور برائی سے منع کرتی ہے۔ یہاس بات کی دلیل ہے کہ بیامت حق پر ہے بھی گراہ نہیں ہو عتی کیونکہ اگر گمراہ ہوتی تو نیکی کا حکم اور برائی ہے منع نہ کر سکتی ۔المستد رک علی التجسمین للحاكم، المجم الكبيرللطبر اني مين ب"لا يحمع الله أمتى على الضلالة أبدا "ترجمه: الله عز وجل میری امت کوبھی گمراہی پرجمع نہیں کرے گا۔

(المستدرك على الصحيحين، كتاب العلم ،جلد1،صفحه 200، دار الكتب العلمية ،بيروت) الأصول من علم الأصول مين ب" إحساع الأمة على شيء ، إما أن يكون حـقًّا، وإما أن يكون باطلًا، فإن كان حقًّا فهو حجة، وإن كان باطلًا فكيف يحوز أن تحمع هذه الأمة التي هي أكرم الأمم على الله منذ عهد نبيها إلى قيام الساعة على أمر باطل لا يرضى به الله؟ هذا من أكبر المحال" ترجمه: كي مسكم میں اس امت کا اجماع یا توحق ہوگا یا بطل ۔اگرحق ہوگا تو ججت ہوگا اوراگر باطل ہوگا تو پیہ کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ بیامت باطل پراجماع کر لے؟ وہ امت جواللہ عز وجل کے نز دیک عبدانبیاء علیم السلام سے لے کر قیامت تک تمام امتوں میں مکرم ہے۔اللہ عزوجل مجھی

راضی نہ ہوگا کہ بیہ باطل پراجماع کرلے بیرمحال عظیم ہے۔ (الأصول من علم الأصول،صفحه65 دارابن الجوزي،سعوديه)

دوسرى آيت مين ٢ ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أَمَّةً وَسَطًا لَّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ ترجم كنزالا يمان: اور بات يون بي ہے کہ ہم نے تمہیں کیا سب امتول میں افضل ، کہتم لوگوں پر گواہ ہواور بدرسول تمہارے نگرېان وگواه- ١٤٤٠)

اس آیت میں امت محدید کو گواہ بنایا گیا اور گواہی شرعاعادل کی قبول ہوتی ہے۔ معالم اصول الفقه عندالل النة والجماعة مين بين عين قد جعل الله هذه الأمة شهداء على من أعلن رأيه في المسألة فكان إحماعاً وحجة "ترجمه:اجماع سكوتي وهب جر میں بعض مجہزدین کی رائے کسی مسئلہ میں مشہور کر دی جائے اور بقیداس زمانے کے مجہزدین سکوت فر ما کیں ، پیاجماع بھی معتبر وجہت ہے۔اس لئے کداگر اجماع میں پیشرط ہوکہ تما مجتهدین زمانه صراحت کے ساتھ اپنی رائے دیں تو تبھی اجماع منعقد نہ ہو کہ بیناممکن ہے کہ تمام اہل عصر کو اکٹھا کیا جائے اور ان کی رائے تن جائے سے عذر معاف ہے۔ ہرعصر کم عادت یمی رہی ہے کہ بڑے علاء کرام کسی مسئلہ میں اپنی رائے کو پیش کردیتے ہیں اور باف ایک مدت بعداس کوشلیم کر لیتے۔ باقیوں کاسکوت اس بات کی دلیل ہوتا ہے کہ نوپیدمسکا میں ان کی رائے ان سے منفق ہے تو بیا جماع سکوتی ججت ہوگیا۔

(الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 240 ، مكتبة الرّشد، ريام

اجماع کے جارم اتب ہیں:-

- (1) صحابة كرام كانو پيدمسكد مين اجماع
- (2) بعض كا قولا وفعلا اجماع كرنا اور بعض كاسكوت كرنا
- (3) صحابہ کرام علیہم الرضوان کے بعد والوں کا اس مسلد میں اجماع کرنا جس کے متع اسلاف سے كوئى قول منقول نہيں
  - (4) اسلاف کے سی قول پراجماع کرنا

ان كاحكام كم تعلق اصول شاشى ميس ب"أما الأول فهو بمنزلة آية كتاب الله تعالى،ثم الإحماع بنص البعض وسكوت الباقين فهو بم المتواتر ، ثم إجماع من بعدهم بمنزلة المشهور من الأخبار، ثم أج المتأخرين على أحد أقوال السلف بمنزلة الصحيح من الآحاد" ترجمه: يمل

الشير ازى رحمة الله غلية فرماتي بين "ويعتبر في صحة الاجماع اتفاق كل من كان من أهل الاحتهاد" ترجمه:اجماع اس وقت معتبر ہے جب تمام اہل اجتها واس پرمتفق (اللَّمع في أصول الفقه،صفحه 90،دار الكتب العلمية،بيروت) اگربعض متفق نه بهول تواجماع درست نهيس" فيان خالف بعضهم لم يكن

ذلك إحماعا" ترجمه: الربعض في مخالفت كي تواجماع معقدنه بوكار

. (اللمع في أصول الفقه،صفحه 90،دار الكتب العلمية،بيروت)

اجماع كى اقسام ومراتب

اجماع كي دواقسام بين: (1) اجماع تولي (2) اجماع سكوتي (1) اجماع قولی: اجماع قولی وہ ہے جس میں وقت کے تمام مجتهدین قولی وفعلی طور پرشامل ہوں۔

(2) اجماع سكوتى: وه اجماع جس ميں بعض مجتهدين كا جس مسله ميں اجماع ہوا ہواس کی مشہوری ہوجائے اور باقی بعض اسے جان کر خاموش رہیں۔اجماع سکوتی بھی جحت بهوتا ہے چنانچا لجامع لمسائل اصول الفقه میں ہے" الإحماع السكوتي ، وهو أن يعلن عض المحتهدين رأياً في مسألة ويسكت بقية أهل عصره من المحتهدين يُعتبر إحماعاً وحجة ؛ لأنه لو اشترط لانعقاد الإجماع : أن يُصرح كل مجتهد برأيه في المسألة لأدى ذلك إلى عدم انعقاد الإحماع أبداً ؛ لأنه يتعذَّر اجتماع أهـل كـل عـصر على قول يُسمع منهم ، والمتعذِّر معفو عنه ، والمعتاد في كل عصر أن يتولى كبار العلماء إبداء الرأى ، ويُسلِّم الباقون لهم بعد مدة تكفي لبحث المسألة ، فثبت أن سكوت الباقين دليل على أنهم موافقون على قول

حُجِيتِ فِقه

معنی اجماع کے جمت ہونے کے ہیں۔ ابن تیمید نے کہا جب امت کا اجماع کسی مسلمیں بابت ہوجائے تو کسی کے لئے جائز نہیں کے اس کی اتباع سے نکلے۔

(معالم أصول الفقه عند أبل السنة والجماعة، جلد 1، صفحه 173، دار ابن الجوزی، سعودیه)

اجماع کا تیسرا مرتبه بمزله حدیث مشهور ه کے ہے جس کا انکار گمراہی ہے
اور چوشے مرتبے کا انکارگناہ ہے۔ قالی کا گیری میں ہے "من انکر المتواتر کفر و
من انکر المشهور یکفر عند البعض و قال عیسی بن ابان یضلل و لا یکفر و هو
الصحیح و من انکر خبر الواحد لا یکفر غیر انه یأثم بترك القبول هکذا فی
الطهبریة "یعنی جوحدیث متواتره کا انکارکر ہوہ کا فرہے جوحدیث مشہور کا انکارکر ہوائی بین ابان نے فرمایا کہ اسکی تکفیر نہیں کی
اسکی بھی بعض فقہا کے نزویک تکفیر کی جائے گی اور عیسیٰ بن ابان نے فرمایا کہ اسکی تکفیر نہیں کی
جائے گی وہ گمراہ ہوا حدیث نمانے کی وجہ سے ایسائی تکفیر نہیں کی جائے گ

(فتاوی عالمگیری ، موجبات الکفر، و منها با بتعلق بالانبیاء، جلد 2، صفح 265، کتبه ، کوننه)

عصرِ حاضر میں اجماع تو ممکن نہیں کہ جہتدین نہیں البتہ فقہی مسائل میں مشاورت

بہت فائدہ مند ہے۔ الحمد للہ عزوجل! ہندوستان میں جامعہ مبارک پور اشر فیہ کے علاء

المسنت مشاورت سے جدید مسائل کاحل نکا لتے ہیں جو کہ بہت بڑا کام ہے۔ اسی طرح

وعوت اسلامی کا ایک شعبہ بنام ' تحقیقات شرعیہ' جدید مسائل کاحل نکا لئے کے لئے قائم

وعوت اسلامی کا ایک شعبہ بنام ' تحقیقات شرعیہ' جدید مسائل کاحل نکا لئے کے لئے قائم

ہوجا میں۔ اسلام میں مشاورت کی بہت ترغیب دی گئی ہے۔ حضورصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور صحابہ کرام علیہ مالرضوان کا مشاورت کرنا احادیث سے ثابت ہے۔ الفقہ الاسلامی میں ہوروں مسالک عن علی قال قلت یار سول الله الامرینزل لم ینزل فیه القرآن ولم

"روی مسالک عن علی قال قلت یار سول الله الامرینزل لم ینزل فیه القرآن ولم

بمنزله حکم قرآنی ہے، دوسراجس میں بعض بولیں اور بعض سکوت فرما کیں وہ حدیث متواترہ کے حکم میں ہے، تیسرے کا حکم احادیثِ مشہورہ کے ہے، متاخرین کا اسلاف کے کسی قول پر اجماع بمنزلہ خبر واحد کے ہے۔ (اصول الشاشی، صفحہ 284، دارالکتاب العربی، بیروت) لیعنی پہلے دونوں مرتبول کے اجماع کا انکار کفر ہے چنا نچہ اصول امام اجل فخر الاسلام بردوی رحمۃ اللہ علیہ باب حکم الاجماع میں ہے "فیصار الاحساع کی آیة من الکتاب او حدیث متواتر فی و حوب العمل و العلم به فیکفر حاحدہ فی الاصل" ترجمہ: اجماع کی باب اللہ یاحدیث متواتر کی طرح وجوب علم و مل ثابت کرتا ہے الاصل" ترجمہ: اجماع کی باب اللہ یاحدیث متواتر کی طرح وجوب علم و مل ثابت کرتا ہے اللہ اقاعدہ کی روسے اس کا مشرکا فرقر اردیا جائے گا۔

(اصول البزدوی،باب حکم الإجماع ،صفحه 254،قدیمی کنب خانه ، کراجی)
امام احمد رضا خان علیه رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: "اجماع کی ججیت کا مطلقا انکار
کرنے والا کافر قرار پائیگا جمارے مشاکح کا یہی مذہب ہے۔ تلوی جلد دوم بیس
ہے"الاجماع علی مراتب فالاولی بسنزلة الآیة والنجبر المتواتر یکفر
حاحدہ" ترجمہ: اجماع کے مراتب ہیں، پہلام تبہ بمزلدا آیت کر یمہ اور فرمتواتر ہے جس
کامئر کافر ہوگا۔ (فناوی دضویہ،جلد 14) صفحہ 290ء رضافائونڈینس، لاہور)

معالم أصول الفقه عنداً بل النة والجماعة مين بي إذا ثبت الإجماع فإن هناك أحكامًا تترتب عليه: أولًا : وجوب اتباعه وحرمة مخالفته . وهذا معنى كونه حجة قال ابن تيمية" : وإذا ثبت إجماع الأمة على حكم من الأحكام لم يكن لأحد أن يخرج عن إجماعهم "رجمه: جب اجماع به وجائة واس يراحكام مرتب بوت بين اولااس كى اتباع واجب بوجاتى به وادراس كى مخالفت حرام بوتى به

43

وبالإحتهاد والإستنباط بحث العلة المعلومة بالكتاب فمثال العلة المعلومة بالكتاب كثرة الطواف فانها جعلت علة لسقوط الحرج في الإستئذان في قوله تعالى ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ وَلَا عَلَيْهِمُ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمُ بَعْضُكُمُ عَلَى بَعْضٍ ﴾ ثم أسقط رسول الله عليه الصلوة والسلام حرج نجاسة سؤر الهرة بحكم هذه العلة فقال عليه السلام ( والهرة ليست بنجسه فانها من الطوافين عليكم والطوافات) فقاس أصبحابنا جميع ما يسكن في البيوت كالفأرة والحية على الهرة بعلة الطواف وكذلك قوله تعالى ﴿يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ "ترجمه: قياس كت بين غير منعوص مسله مين اس علت كرسب حكم مرتب کرنا جوعلت منصوص میں پائی جاتی ہے۔علت کو کتاب ،سنت،اجماع ،اجتهاد اور استنباط سے لیا جاتا ہے۔ کتاب سے علت ہونے کی مثال آمد ورفت کی کثرت ہے، اس علت کی بنا پرگھر میں اجازت لے کر داخل ہونے کوختم کر دیا گیا۔ اللہ تعالی کا فر مان ہے کچھ گناہ ہیںتم پر شان پر جوآ مدورفت رکھتے ہیں تمہارے یہاں ایک دوسرے کے پاس کھ اس علت کی بنا پر رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے بلی کے جھوٹے کی نجاست کوختم کیا حضورصلی الله علیه وآله وسلم نے فر مایا بلی کا حجمو ٹانجس نہیں ہے کہ وہ تمہارے گھروں میں آ ڈ جاتی ہے۔تو ہمارے اصحاب نے سانپ، چوہے کے جھوٹے کو بلی کے جھوٹے پر قیاس آنے جانے کی علت کی وجہ سے ( کرسانپ اور چوہ کے جھوٹے سے چرنجس ہوگی۔)ای طرح اللہ عزوجل نے فرمایا اللہ عزوجل تم پرآسانی جا ہتا ہے تکی نہیں جا ہتا۔ (اصول الشاشي،صفحه391،دارالكتاب العربي،بيرو

اللمع في أصول الفقه مين ب"أن القياس يشتمل على أربعة أشياء عا

تمض فيه منك سنة؟ فـقـال اجمعوا العالمين من المؤمنين فاجعلوه شوري بينكم ولا تقضوا فيه برأى واحد" ترجمه: ما لك نے حضرت على رضي الله تعالى عنه يـ روایت کیا کہ حضرت علی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ میں عرض کی یارسول صلی الله علیه وآلہ وسلم کوئی مسله ایسا در پیش ہوجا تا ہے جس کے تعلق نہ قر آن میں صراحت ہونہ آئی سنت میں تو کیا کریں؟ فرمایار سول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے مومنین میں ہے علم والول کواکٹھا کر کے ان ہے مشورہ کر و،صرف ایک رائے سے فیصلہ نہ کرو۔ (الفقه الاسلامي وا دلته،جلد8،صفحه268،دارالفكر،بيروت

قیاس کے اصل معنی ایک چیز کو دوسری چیز کے برابر کرنے کے ہیں۔الجائ لماكل اصول الفقه ميل ب" أن القياس حقيقة ؛ هُوَ تمثيلُ الشَّيءِ بالشَّيء و تشبیههٔ أحدهما بالآخر" ترجمه: قیاس هقیقة ایک شے کودوسرے شے کے برابر کرنااور ایک شے کودوسزے شے سے تشبید دینا ہے۔

(الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه244 مكتبة الرّشد، رياض مثلاتسي مسئله كےسلسله ميں قرآن وحديث كى صراحت موجود نه ہوليكن قرآن و حدیث میں اس سے ملتا جلتا کوئی مسئلہ موجود ہواور اس مسئلہ میں اللہ عز وجل اور رسول صلی الله عليه وآله وسلم كے حكم كى جو وجه ہوسكتى ہو وہ اس مسئله مين بھى موجود ہوجس كى وجہ سے وہى تھم یہاں بھی لگادیا جائے تواہے قیاس کہاجا تا ہے۔اصولِ شاشی میں ہے "ھے تر نب الحكم في غير المنصوص عليه على معنى هو علة لذلك الحكم في المنصوص عليه ثم انما يعرف كون المعنى علة بالكتاب وبالسنة وبالإحماع ہےجس کا تھم شرع ہے کوئی علاقہ نہیں۔ لہذا صحابہ کرام کے اس اظہار رائے کو قیاس کی حجت ہونے کی دلیل بنانا درست نہیں۔

اس كے بعدايك ايسا مخص آيا جوشريعت كے مسائل سے بالكل غافل بلك علماءكى زبان میں کہیں تو جاہل تھاجس کا نام داؤ داصبهانی ہے،اس نے اس کی زحت ہی گوارہ نہ کی کہ پچھلے علماءنے کیا کہا ہے اور ان کی مراد کیا ہے۔ قیاس کے عمل کو باطل قرار دیا اور کہددیا کہ قیاس جحت ہے ہی نہیں اور نہ احکام شرع میں اس پڑمل جائز ہے۔ بعد کے زمانے میں جن لوگوں نے داؤ داصبهانی کا اتباع کیا آئہیں اصحاب طوامر کہاجا تا ہے۔ان کی دلیل ہے کہ حضرت عمرفاروق رضى الله تعالى عنه فرمايا" ايساكم واصحاب الراى فانهم اعداء الدين اعيتهم السنة ان يحفظوها فقالوا برأيهم فضلوا واضلوا" رجمه: تم اصحاب رائے سے بچو کہ میددین کے وحمن ہیں ،انہوں نے سنت کی حفاظت کی بجائے سنت کے طریقه کوچھوڑ دیا، توانہوں نے اپنی رائے ہے کہاخود بھی گمراہ ہوئے اوروں کو بھی گمراہ کیا۔ منكرين قياس كى بيدليل درست نهيس كيونكه قياس كى جحيت قرآن وحديث اور صحابہ کرام سے ثابت ہے جس کوآ کے پیش کیا جائے گا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے فرمان سے مرادوہ قیاس ہے جوقر آن وحدیث کے مخالف ہے چنانچہ اس کے جواب مين امام سرهي رحمة الله علية فرمات بين وأما عمر رضى الله عنه فالقول عنه بالرأى أشهر من الشمس وبه يتبين أن مراده بذم الرأى عند مخالفة النص أو الإعراض عن النص فيما فيه نص والاشتغال بالرأى الذي فيه موافقة هوى النفس" ترجمه: حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کا قیاس کے متعلق فرمانا سورج سے بھی زیادہ روش ہے کہ اس سے مراد باطل قیاس ہے جونص کے مخالف ہو یااس سے مرادنفس کی اتباع میں نص سے

الأصل والفرع والعلة والحكم" رجمه: قياس جار چيزون پرهممل موتا ب: اصل، فرع، علت اور حكم - (اللمع في أصول الفقه، صفحه 101، دار الكتب العلمية، بيروت)

صحابه کرام، تابعین عظام، ائمه مجتهدین اورسلف صالحین رضی الله تعالی عنهم نے ہر زمانه میں قیاس پھل کیا ہے اور غیر منصوص مسائل میں قیاس واجتہاد ہی کے ذریعے علم شرع كوظا مردواضح كيام إلى مرالى رحمة الشعلية قياس متعلق فرمات بين "فليسس بين الصحابة حلاف في صحة القياس ولا في حبر الواحد ولا في الإحماع بل أجه معوا عليه" ترجمه: صحابه كرام عليهم الرضوان كدرميان صحت قياس، خبر واحداورا جماع ك متعلق كوكى اختلاف ندتها بلكه تمام اس كي يحج بون برمتفق تھے۔

(المستصفى، جلد1، صفحه 289، دار الكتب العلميه ، بيروت)

البتة اصحاب طواہر كے نزديك قياس اس قابل نہيں كداس كے ذريعے منصوص كا تھم غیر منصوص تک متعدی کیا جاسکے۔اصحاب طواہر میں سب پہلا شخص جس نے صحابہ و تابعين اورمجتهدين صالحين كےخلاف قول كيا يعني قياس كاا نكار كياوہ ابراہيم نظام جومعتزلي فرقے سے تھا۔ امام غزالی فرماتے ہیں"النظام أنه منكر للقياس "رجمہ: نظام قياس كا متكرتها- (المستصفى، جلد1، صفحه 301، دار الكتب العلمية، بيروت)

الشخص في سلف صالحين كوم عن السيط عن وتشنيع كانثانه بنايا كرسلف صالحين قیاس سے استدلال کرتے تھے اور اسے شرعی دلیل جانتے تھے۔ پھر بغداد کے بعض متعلمین نے ابراہیم نظام کے قول کا اتباع کیالیکن ان لوگوں نے سلف صالحین پرتمرا بازی سے اجتناب کرتے ہوئے کہا کہ صحابہ کرام نے قیاس کے ذریعہ جواحکام اور فیصلے اخذ فرمائے وہ در حقیقت احکام نہیں بلکہ دوفریق کے درمیان صلح ومصالحت کے لئے اپنی رائے کا اظہار

(اصول السرخسي، جلد2،صفحه132،دار المعرفة،بيروت)

اعراض کرناہے۔

عاصل کرو۔ یعنی کہیں حضور صلی الله علیه وآله وسلم پرایمان نه لانے اوران کی تکذیب کرنے ے سب تہمیں بھی کافروں کی طرح ہلاک نہ کردیا جائے ۔ گویا اپنے آپ کوان پر قیاس رنے کی تلقین کی گئی۔

وورى جَلَمْ مِهِ إِنَّ اللَّهَ لا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضُوبَ مَثَلاً مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْفَهَا ﴾ ترجمه كنزالا يمان: بيشك الله الله الساس عديانبين فرما تا كه مثال مجھانے كوكيسى ہى چيز کاذ کرفرمائے مجھر ہویا اس سے برص کر۔ (سورة البقره اسورت 2 · آبت 26)

اس آیت میں اللہ عز وجل نے مجھرے تثبیددی۔ ایک اور جگہ فرمایا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ ا الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِينُ سَحَابًا فَشُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعُدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّشُورُ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اورالله بعجس في بيجيس مواكي کہ بادل ابھارتی ہیں، پھرہم اسے کسی مردہ شہر کی طرف روال کرتے ہیں تو اس کے سبب ہم زمین کوزندہ فرماتے ہیں اس کے پیچھے یونہی حشر میں اٹھنا ہے۔

(سورة فاطر ،سورت 35، آيت 9)

اس آیت میں اللہ عز وجل نے قیامت والے دن دوبارہ زندہ ہونے کوز مین کے مردہ ہونے کے بعد زندگی سے تشبید دی ، بیقیاں ہے۔

حضور صلى الله عليه وآله وسلم نے ميت كى طرف سے ادئيكى حج كو قرض پر قياس كيا چنانچ بخارى شريف كى مديث ياك بي "عن ابن عباس رضى الله عنهماأن امرأة من جهينة جاء ت إلى النبي صلى الله عليه و سلم فقالت إن أمي نذرت أن تحمج فلم تحج حتى ماتت أفأحج عنها ؟ قال نعم حجى عنها أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضية ؟اقضوا الله فالله أحق بالوفاء " ترجمه:سيدناابن

ورنه حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عنه سے بھى قياس ثابت ہے۔ سنن الليمقى الكبرى من بي "عن إدريس الأودى قال أحرج إلينا سعيد بن أبي بردة كتابا فقال هذا كتاب عمر رضي الله عنه إلى أبي موسى رضي الله عنه فذكر الحديث قال فيه الفهم الفهم فيما يختلج في صدرك مما لم يبلغك في القرآن والسنة فتعرف الأمثال والأشباه ثم قس الأمور عند ذلك واعمد إلى أحبها إلى الله وأشبهها فيما ترى" ترجمه: حضرت ادريس اودى رضى الله تعالى عنفرمات بي مارے پاس سعید بن ابی بردہ تشریف لائے ان کے پاس ایک خط تھا، انہوں نے کہا یہ خط حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عند نے ابوموی اشعری رضی الله تعالی عند کی طرف بھیجا جس میں فرمایا جب تخفی قرآن وسنت میں کسی مسئلہ کاحل پید نہ چلے اور وہ تیرے دل میں اشکال پیدا کرے تو اس کے بارے غوروفکر کر پھر جب تو قرآن وحدیث سے اس مسئلہ کی مثالین اورتشیهات پالے تواس مسئلہ کوان پر قیاس کراور قیاس کرنے میں اس مثال یا تشبیہ کو اختیار کر جو تخفی الله عزوجل کے زد یک زیادہ محبوب اور کسی مثال یا تثبیہ کے زیادہ موافق

(سنن اللبيه في الكبري، كتاب آداب القاضي ،باب ما يقضي به القاضي ويفتي به المفتي، جلد10، صفحه 115، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة)

قیاں کی جمیت قرآن وحدیث وصحابہ کرام علیہم الرضوان سے ثابت ہے۔قرآن بإكس م ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: توعبرت اوات نكاه (سورة الحشر، سورت 59، آيت 2)

اس آیت میں الله عزوجل نے فرمایا کہ اے نگاہ والوں اس واقعہ سے عبرت

### شرمگاہ کوچھونے سے وضونہیں ٹوٹٹا کہ وہ بھی جسم کا ایک ظراہے۔

بخارى كى مديث ياك م "عن أبى هريرةأن رخلا أتى النبى صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله ولدلي غلام أسود فقال هل لك من إبل قال نعم قال ما ألوانها قال حمر قال هل فيها من أورق قال نعم قال فأنى ذلك قال لعله نزعه عرق قال فلعل ابنك هذا نزعه" ترجمه: سيدنا ابو بريره رضى الله تعالى عند روایت ہے کہ ایک مخص نبی صلی الله علیه وآله وسلم کے پاس آیا اور کہا کہ یارسول الله اصلی الله عليه وآله وسلم ميرے بال ايك كالا بچه ہوا ہے، آپ صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا كيا تیرے پاس اونٹ ہیں؟ وہ بولا جی ہاں۔آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بوچھاان کارنگ كيها ہے؟ وہ بولاسرخ رنگ ہے۔آپ صلى الله عليه وآله وسلم نے بوچھا كيا ان ميں كوئى خاکستری (خاکی) رنگ کا بھی ہے؟ اس نے کہا جی ہاں۔آپ صلی الله عليه وآله وسلم نے فر مایا یہ کہاں سے ہوگیا؟ وہ بولا شاید مادہ کی کسی رگ نے بیرنگ تھینج لیا ہو۔ تو آپ صلی اللہ عليه وآله وسلم نے فرمایا تیرے بیٹے کارنگ بھی کسی رگ نے تھینچ لیا ہوگالیعنی آباؤ اجداد پر چلا

(بخارى،كتاب الطلاق،باب اذا عرض بنفي الولد،جلد5،صفحه2032،دار ابن كثير، بيروت) حضرت ابو برصدين رضى الله تعالى عنه نے زكوة كے الكار كونماز كے الكار پر قیاس کرتے ہوئے مکرین زکوۃ کے خلاف جہاد کیا۔سنن النسائی کی حدیث پاک ہے "قال عمر لأبي بكر كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله فقال أبو بكر رضى الله عنه

عباس رضی الله تعالیٰ عنهما ہے روایت ہے کہ قبیلہ جہینہ کی ایک عورت نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے پاس آئی اور اس نے عرض کی کہ میری ماں نے بینذ رفر مائی تھی کہ وہ حج کرے گی مگر کی نه کرنے یائی تھی کہ مرگئی ،لہذا کیا میں اس کی طرف سے حج کرلوں؟ تو آ ہے صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہاں تم اس کی طرف سے حج کراد، بتاؤ! اگر تمہاری ماں پر پھے قرض ہوتا تو کیا تر اے اداکرتی نہیں؟ پس اللہ تعالیٰ کا قرض ادا کرو کیونکہ اللہ تعالیٰ اس بات کا سب ہے زیادہ حقدارے كماس كا قرض ادا كياجائے۔

(صحيح بخارى أبواب الإحصار وجزاء الصيد ،باب الحج والنذور مد، جلد 2، صفحه 656 ،دار إر

سنن ابو داؤ د ، سنن الدارقطني ، سنن الكبرى البيهقي شريف اورضيح ابن حبان كي مديث إكب عن قيس بن طلق عن أبيه قال قدمنا على نبي الله صلى الله عليه وسلم فحاء رحل كأنه بدوي فقال يا نبي الله ما تري في مس الرجل ذكره بعدما يتوضأ فقال هل هو إلا مضغة منه أو قال بضعة منه "رّجمه: حِفرت قیس بن طلق رضی الله تعالی عنداینے والدے روایت کرتے ہیں کہ ہم نبی کریم صلی اللہ علیہ وآله وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہوئے تو ایک شخص جو کہ بدوی لگتا تھا حاضر ہوا،اس نے عرض کی ا الله ك نبي صلى الله عليه وآله وسلم آب آ دمي كا وضوك بعدا بني شرمگاه كے حصونے ك متعلق کیا فرماتے ہیں (کیا اس سے وضوٹو ٹ جاتا ہے؟) تو حضورصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا وہ توجسم کے ٹکڑے میں سے ایک ٹکڑا ہے۔

(صحيح ابن حبان الطمارة باب نواقض الوضوء ، جلد3،صفحه402، مؤسسة الرسالة ،بيروت) اس حدیث میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شرمگاہ کے چھونے کوجسم کے چھونے پر قیاس کیا کہ جس طرح جسم کے سی جھے کوچھونے سے وضوفہیں ٹو فتا اس طرح

لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة فإن الزكاة حق المال والله لو منعوني عقالا كانوا يؤدونه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعه قال عمر رضى الله عنه فوالله ما هو إلا أن رأيت الله شرح صدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحق" ترجمه: حضرت عمر فاروق رضي الله تعالى عنه نے ابو بکرصدیق رضي الله تعالیٰ عنہ ہے کہا آپ زکو ہے منکرین کے خلاف کیے جہاد کر عکتے ہیں جبکہ رسول الله صلی الله عليه وآليه وسلم نے فرمايا مجھے تھم ديا گيا ہے كه جہاد كروجب تك كفارينہيں كهد ليتے كمالله عزوجل کے سواکوئی معبود نہیں۔جس نے سے کہدلیا اس نے جھے سے اپنا جان و مال محفوظ کر لیا سوائے بیکہاس کے معاملہ اللہ عزوجل کے ساتھ ہو۔ تو حضرت ابو بکرصد بیق رضی اللہ تعالی عند نے فرمایا میں ضروران سے جہاد کروں گا جونماز اور زکو ہے درمیان فرق کرتے ہیں۔ اس لئے کے زکو ۃ مال کاحق ہے، اگر کوئی مجھے اونٹ کی ری بھی دینے سے بازر ہے جو کہ حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے زمانه میں دیا کرتا تھا تو میں اس کے خلاف جہاد کروں گا۔حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں الله کی قتم میں جان گیا کہ اللہ عز وجل نے حضرت ابو برصد بق رضی الله تعالی عنه کاسینه جهاد کے لئے کھول دیا ہے۔ میں جان گیا کہ حضرت ابو بكرصد يق رضى الله تعالى عنه حق يربين-

(سنن النسائي، كتاب الزكوة، باب مانع الزكوة، جلدة، صفحه 14، المطبوعات الإسلامية ،حلب) شراب کی سزامتعین کرنے کے لئے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے صحابه کرام علیہم الرضوان ہے مشورہ کیا،حضرت علی رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ نے اسے تہمت کی سز ا پر قیاس کیا اور حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عند نے حضرت علی رضی الله تعالی عند کے اس قیاس کومان لیاچنانچ مصنف عبدالرزاق کی صدیث پاک ہے "عن عکرمة أن عمر ابن

الخطاب شاور الناس في جلد الخمر وقال إن الناس قد شربوها واجترؤا عليها ، فقال له على إن السكران إذا سكر هذي ، وإذا هذي افترى ، فاجعله حد الفرية ، فجعله عمر حد الفرية ثمانين" ترجمه: حضرت عكرمه رضى الله تعالى عند مروی ہے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے حدِ خمر کے متعلق صحابہ کرام سے مشورہ کیا اور فرمایالوگ شراب پیتے ہیں اور اس پر جری ہو گئے۔حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا جبشراب ہے گانشہ ہوگا اور جب نشہ ہوگا بیہودہ کبے گا اور جب بیہودہ کبے گا افتر اکرے گا لہذااس کی سزاحدتہت والی ہونی چاہئے تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تہمت والی سزا ای کوڑے مقرر کردی۔

(مصنف عبد الرزاق، باب حد الخمر، جلد7،صفحه378 ،المكتب الإسلامي،بيروت) حضرت ابو ہریرہ رضی الله تعالی عندنے حذیث بیان کی "الوضوء مما مست النار " ترجمہ: اس چیز کی وجہ سے وضولا زم ہے کہ جس کوآ گ نے چھوا۔اس پرحضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنهماني بطور قياس فرمايا" انتسوضاء من السدهن انتسوضاء من السحسميم " ترجمه: كيامم تيل كي وجهد وضوكري كي جي كيامم كرم بإني كي وجهد وضو

(جامع الترمذي باب الوضوء مما غيرت النار ، جلد 1 ، صفحه 114 ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ) اسی طرح بے شار واقعات صحابہ کرام سے ثابت ہیں جس میں ان کا قیاس کرنا تابت م - كشف الامراريل م "ثبت بالتواتران الصحابة رضى الله تعالى عنهم عملوا بالقياس وشاع وذاع ذلك فيما بينهم من غير ردوانكار"ترجمه: بيهات تواتر کے ساتھ ثابت ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم قیاس پڑمل پیرا تھے اور عمل ان کے درمیان بغیر مسی ردوانکار جاری و مشهور تھا۔ منافی ہے کہ قرآن میں وضومیں نیت کوشر طنہیں قرار دیا گیا۔

(3) مقيس عليه يعنى جس برقياس كياجار بإہوه خود غير معقول نه ہو۔ جيسے نماز کے دوران اگر وضوٹوٹ جائے تو فورا جا کر وضوکر کے واپس آ کر وہی سے نما زمیں شامل ہونے کی اجازت ہے۔اس پر قیاس کرتے ہوئے کہاجائے کہ نماز میں اگر عسل واجب ہو جائے تب بھی عسل کرنے کے بعدوہی ہے نماز میں شامل ہونے کی اجازت ہے تو یہ قیاس درست نہیں کہ غیر معقول ہے۔

(4) علت ہمیشہ حکم شرعی سے نکالی جائے گی کسی لغوی امر سے نہیں نکالی جائے گی جیسے نغوی طور پر کفن چور دوسرے چور ہی کی طرح ہے کیکن شرعی طور پران میں فرق ہے كفن چورك ماته نهيس كافي جاسكتے-

(5) مقیس منصوص نہ ہویعنی جس مسئلہ کو قیاس کرنا ہے وہ خود قرآن وحدیث میں مذکور نہ ہو۔ جیسے رمضان میں اگر روز ہ قضا ہوجائے تو بعد میں رکھنے کی اجازت ہے اس رِقیاس کرتے ہوئے کہا جائے کہ فج میں متع کرنے والا اگرایام تشریق میں روزے ندر کھ سے تو بعد میں قضار کھ سکتا ہے تو یہ تیاس درست نہیں کہ قرآن میں اس کے لئے ایام تشریق میں روز بےرکھنے کا حکم دیا گیا ہے۔

قیاس کی اقسام

قیاس کی دواقسام ہیں:۔

(1) قياس جلي

(2) قياس فقلي

(1) قیاس جلی وہ ہوتا ہے جس میں قطعیت ہویا اس میں جوعلت ہے وہ نص یا

(كشف الاسرار عن اصول بزدوي اباب القياس، جلد3، صفحه 413، دار الكتب العلمية، بيروت)

علائے کرام فرماتے ہیں قیاس کی جمیت بھی ضروریات دین سے ہے۔کشف الامراريس م "قد ثبت بالقواطع من حميع الصحابة الاجتهاد والقول بالراء والسكوت عن القائلين به وثبت ذلك بالتواتر في وقائع مشهورة ولم ينكرها احد من الامة فاورث ذلك علما ضروريا فكيف يترك المعلوم صرورة" ترجمه: دلاكل قطعيد كساته فابت بي كمتمام صحابه اجتهاداورقياس يرعمل كرت اور دیگر صحابہ خاموش رہتے اور بیابت بڑے بڑے مشہور مواقع کے بارے میں تواتر کے ساتھ منقول ہے اور امت میں سے کسی نے اس کا انکار نہیں کیا تو اس سے علم ضروری کا ثبوت ہوجائيگا جوضروري طور پرمعلوم ہواسے كيسے ترك كيا جاسكتا۔

(كشف الاسرار عن اصول بزدوى وباب القياس، جلد3، صفحه 414، دار الكتب العلمية، بيروت)

قیاس کی پانچ شرائط ہیں:۔

(1) قیاس نص کے مقابل نہ ہو یعنی قرآن وحدیث کے مخالف نہ ہواور نہ اجماع اور اقوال صحابہ کے مخالف ہوجیسے قرآن یاک میں مسلمان مرد کے لئے اہل کتاب عورت سے نکاح جائز کہاہے اب کوئی قیاساً یہ کیے کہ سلمان عورت کا بھی اہل کتاب مرد ے نکاح جائز ہے تو یہ قیاس درست نہیں کہ صحابہ کرام علیم الرضوان کا اس پراجماع ہے کہ ابل كتاب يعنى عيسائى ويهودى مصملمان غورت كانكاح جائز نبيس

(2) قیاس سے اس محم میں تغیر نہ آئے جس پرنص وارد ہے۔ جیسے تیم میں نیت شرط ہاں پر قیاس کرتے ہوئے کہاجائے کہ وضویس بھی نیت شرط ہے توبیقر آنی تھم کے (2) ٹانوی مآخذ

بنیادی ما خذ کے بعد ثانوی ماخذ کا درجہ ہے۔ ثانوی ماخذ درج ذیل ہیں:۔

- (1)استحسان
- (2) قول صحابي
- (3)شرائع ماقبل
- (4)التصحاب
- (5)معالح مرسله
- (6) سدالذرائع

بعض كتب ميں عرف اور ااستقر اءكو بھي ثانوي مآخذ ميں شاركيا گيا ہے۔

(1) استحسان

فقه میں استحسان ایک اہم ثانوی ماخذ کی حیثیت رکھتا ہے جس میں قیاس کوقوی تر دلیل کی بنیاد برترک کر دیا جاتا ہے۔ وہ دلیل مختلف ہوسکتی ہیں جیسے کتاب اللہ،سنت رسول، قول صحابي، اجماع، عرف وتعامل، استحسان بالقياس الفي ، ضرورت ومصلحت -

كتاب الله سے استحسان كى مثال بد بے كدا كر سى مخص نے كہا كدمير امال صدقه ہے۔توقیاس کا تقاضایہ ہے کہ اس کا پورامال صدقہ سمجھا جائے ،کیکن قرآن میں ہے ﴿ خُلْهُ مِنُ أَمُو الِهِمُ صَدَقَةً ﴾ ترجم كنزالا يمان: احجوب ان كمال مين سےزكوة يخصيل (التوبه،سورت9،أيت103)

اس كے تحت زكو ة بى يرمحمول كيا جائے گا۔

اجماع سے ثابت ہو۔معالم أصول الفقد عند أبل النة والجماعة ميں ب "فالقياس الجلي ما قُطع فيه بنفي الفارق المؤثر، أو كانت العلة فيه منصوصًا أو محمعًا عليها" ترجمه: قياس جلى وه موتاب جس مين فارق مؤثر نه مون كسب قطعيت موياس میں جوعلت ہے دہ منصوص یا اجماع ہے ہو۔

(معالم أصول الفقه عند أبل السنة والجماعة، جلد1، صفحه 181، دار ابن الجوزي، سِعوديه)

قیاں جلی کی مثال ہے ہے کہ قرآن پاک میں پیٹیم کے مال کے متعلق آیا ہے ﴿إِنَّ الَّـذِيْنَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَى ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصُلُونَ منعیسرًا ﴾ ترجمه كنز الايمان: وه جويتيمون كامال ناحق كھاتے ہيں وه تواہي پيك ميں زى آ گ جرتے ہیں اور کوئی دم جاتا ہے کہ جرنے دھڑے (آتش کدے) میں جائیں گے۔ (سورة النساء ،سورت4، آيت10)

اس آیت سے قیاس کا حکم بھی قطعی ہوگیا کے پیٹیم کا مال کھانے کی طرح اس کے مال كوجلانا اورغرق كرنا بهي ناجائز ہے۔

(2) قیاس تفی قیاس جلی سے نچلا درجہ ہوتا ہے جس میں قطعیت نہ ہو۔معالم أصول الفقد عنداً بل النة والجماعة من عي "والقياس الخفي ما لم يُقطع فيه بنفي الفارق ولنم تكن علته منصوصًا أو مجمعًا عليها، وذلك مثل قياس القتل بالمشقل على القتل بالمحدد في وجوب القصاص" ترجمة قيس تفي وه موتاب جس میں فارق ہونے کے سبب قطعیت نہ ہویا اس میں جوعلت ہے وہ منصوص یا اجماع سے نہ ہو۔ قیاس خفی کی مثال ہیہ ہے کہ اگر کوئی کسی کو وزن ڈال کرقتل کردے تو اسے بطور قصاص وزن ڈال کرفتل کرنا ضروری نہیں۔

(معالم أصول الفقه عند أبل السنة والجماعة،جلد1،صفحه181،دار ابن الجوزي،سعوديه)

جاتا ہے۔ اسی طرح اگر کسی نے کہا''اللہ کی شم میں گھر میں داخل نہ ہوں گا۔'' تو مسجد میں داخل ہونے پرقتم ندٹوٹے گی۔ قیاس سے کہتاہے کہ مجد بھی گھر ہے اس کئے داخل ہونے پرقتم ٹوٹ جانی جا ہے لیکن عرف وعادت میں مجد کو گھر نہیں سمجھا جاتا ہے اس لئے قسم نہ ٹوٹے

قیاس کا تقاضا ہے کہ روٹی کو بطور قرض لین دین درست نہ ہو،اس لئے کہ پکوان، نانبائی، تندور وغیرہ کا فرق روٹیوں میں مقدار اور معیار کے لحاظ سے تھوڑا بہت تفاوت پیدا ہوجا تا ہے کیل لوگوں کے تعامل کی وجہ سے اسے جائز رکھا گیا ہے۔ مجهى كسى قوى كيكن نسبتا لطيف اورغير ظاهر قياس كى بناپر قياس كى ظاهرى صورت كو نظرانداز كردياجا نام جيے خلوت كى وجه سے مهرواجب نہيں ہونا جا ہے كيكن واجب كرديا

گیاہے کہ عورت کی طرف سے پوری طرح تسلیم اور حوالگی محقق ہو چکی اور یہی اس کے ذمہ

ضرورت ومصلحت کے تحت بھی استحسان برعمل کیا جاتا ہے۔ جیسے اصول سے ہونا ع ہے کہ کنویں میں نجاست گرنے پر جب تک سارا پانی نہ نکال لیا جائے دیواریں نہ دھو دی جا کیس کنواں پاک نہ ہو۔ گر ظاہر ہے کہ اس میں غیر معمولی دشواری ہے اس کئے فقہاء نے کہا کہ صرف پانی نکال دینا دیوار کی پاکی کے لئے کافی ہے۔ اسی طرح روزے کی حالت میں بلاارادہ شے اندر جانے پرروزہ ٹوٹ جاتا ہے تو مکھی ،وھواں جانے سے بھی روزہ ٹوٹنا

استحسان کی جمیت او پروالی مثالوں ہے واضح ہے کسی نے بھی اس کا انکارنہیں کیا چنانچ الجامع لمسائل اصول الفقه مين مخ الاستحسان بذلك التعريف حجة باتفاق

حدیث سے استحبان کی مثال میہ ہے کہ سلم لیمنی خرید و فروخت کا ایسا معاملہ جس میں قیمت پہلے ادا کردی جائے اور بیچنے والا ایک مدت متعینہ کے بعد مبیع کوحوالہ کرنے کا وعدہ کرے،اس کو درست نہیں ہونا چاہئے ،اس لئے کہ اس طرح وہ ایک ایس شے کو فروخت کرر ہاہے جوفی الحال اس کے پاس موجود نہیں لیکن چونکہ صدیث ہے بیے سلم کا جواز ثابت ہے،اس کئے قیاس کورک کردیا گیا ہے اور بیسلم کوجائز رکھا گیا ہے۔

قول صحابی سے استحسان کی مثال ہے ہے کہ اگر کوئی بھا گے ہوئے غلام کو پکڑ کر والیس کرے تو حوالہ کرنے والے کوبطور اجرت جالیس درجم اداکئے جائیں گے، ظاہرہے یہ قیاس اوراجارہ کے عام اصول کےخلاف ہے کیکن حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنها کے قول کی بنیاد پر قیاس کوچھوڑ کریدرائے اختیار کی گئی۔

بھی قیاس کواجماع کی بناپرترک کر دیا جاتا ہے مثلاعورت کے دودھ پلانے پر اجرت کا معاملہ ازروئے قیاس درست نہیں ہونا چاہئے ،اس لئے کہ اس میں دودھ اجرت ادا کرنے والے کے حوالہ نہیں کیا جاتا ہے بلکہ ضائع ہوجاتا ہے اور اس کی مقدار بھی معلوم نہیں ہوتی ، جب کہ بید دونو ں ہی چیزیں وہ ہیں جواجارہ کو باطل کر دیتی ہیں ،کیکن اس کے سیح مونے پراجماع ہاں گئے قیاس کورک کردیاجائے گا۔

مجھی قیاس کوعرف وعادت کی بناپر چھوڑ دیا جاتا ہے مثلا اگر کسی نے بغیرنیت کہا مرحلال مجھ پرحرام ہے تواس میں کھانے پینے کوخاص کیا جائے گا استحسانا۔ قیاس بیرچا ہتا ہے کہ برحلال پر بیصادق آئے ، مگر استحسان کی وجہ بیہ ہے کہ اس برعمل ممکن نہیں کیوں آ کھے کا کھولنا، بندھ کرنا، حرکت کرناسب مباح ہاوراس سے بازر بناممکن نہیں البذااس بات کو کھانے پینے پر عرف وعادت کی بنا پرمحمول کیا جائے گا کیونکہ بیلفظ عرفا کھانے پینے پر بولا

عن غيره من الصحابة خلافه فيكون اجماعاً " ترجمه: مح ماراقول إلى ليكه حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ ہے جنبی مسافر کے بارے میں مروی ہے کہ وہ آخر وقت تک پانی کا انتظار کرے،اس کے خلاف کسی اور صحابی سے مروی نہیں تو سیان کا اجماعی مسئلہ قرار بَارِيًا ـ " (فتاوى رضويه، جلد 9، صفحه 790، رضا فائونڈيشن، الا سور)

صحابی کا قول اگر قیاس کے مخالف بھی ہوت بھی جمت ہے چنانچہ الجامع لمسائل اصول الفقد مي عنه ولم يخالف فيه قول صحابي آخر ، ولم ينتشرفإن هذا القول حجة مطلقاً ، أي سواء وافق القياس ، أو لا ، أو كان من الخلفاء ، أو من غيرهم " ترجمه: كى مسلمين الرصحابي في اي رائے ارشادفر مائی اور پھراس رائے سے رجوع نہیں کیا اور نہ کسی دوسر سے صحابی نے اس کی مخالفت کی اگر مخالفت کی بھی تو مشہور نہ ہوئی توبیقول مطلقا حجت ہے۔ برابر ہے وہ قیاس كے موافق ہويا مخالف ہواور برابر ہے وہ صحابی خلفاء میں سے ہو ياغير خلفاء ميں سے۔ (الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 282 مكتبة الرّشد وياض)

صحابي كعلاوه تابعي كاقول جمت نبيس چنانچ كشف الاسرارمين بي "ذكر شمس الأئمة رحمه الله أنه لا خلاف في أن قول التابعي ليس بحجة على وجه يترك بـ الـقيـاس فـقـد رويناعن أبي حنيفة رحمه الله ما جاء ناعن التابعين زاحمناه يعني في الفتوي فنفتي بخلاف رأيهم باجتهادنا" رجيج معشم الائم مرحمة الله عليه في فرماياس مين اختلاف نبيل كمتابعي كاقول جمت نبيس عداس قياس كى عاير چھوڑا جائے گا حضرت ابوصنیف رحمہ اللہ علیہ سے مروی ہے اگر ہمارے پاس تابعی کا قول آئے تو ہم فتوی دینے میں غور وفکر کریں گے۔اجتہاد کی بنا پرہم ان کی رائے کہ مخالف فتوی

العلماء؛ حيث لم ينكره أحد ، وإن اختلف في تسميته استحساناً ، فبعضهم سمًّاه بهذا الاسم ، و بعضهم لم يسمه بذلك "رجم: التعريف كي روس استمان کے ججت ہونے پرعلاء کا اتفاق ہے کسی نے اس کا انکار نہ کیا اگر چداس کے نام میں اختلاف ہے۔ بعض علماء نے استحسان کواس نام سے موسوم کیا اور بعض نے نہ کیا۔

(الجامع لمسائل أصول الفقه ، صفحه 284 ، كتبة الرّشد، رياض)

(2) قول صحالي

كسى مسئله ميں اگر صحابي كا قول منقول موتو وه حجت ہے۔معالم أصول الفقه عند أبل النة والجماعة مين مع "قول الصحابي إذا اشتهر ولم يحالفه أحد من الصحابة صار إجماعًا وحجة عند جماهير العلماء "ترجمه: صحابي كاايمامشهورومعروف قول جس میں کسی صحابی کی مخالفت ثابت نہ ہوتو اس کی حیثیت اجماع کی ہےاوروہ جمہورعلماء کے

(معالم أصول الفقه عند أبل السنة والجماعة، جلد 1 ،صفحه 216 ، دار ابن الجوزي ،سعوديه) ملاعلی قاری رحمة الله عليم رقاة شرح مشكوة مين فرمات بين "قول الصحابي حجة فيحب تقليدعندنا اذا لم ينفه شيء احر من السنة " ترجم، اصحابي كاقول ججت ہے لہذا اسکی تقلید ہمارے یہاں واجب ہے جبکہ کوئی حدیث اس کی نفی نہ کرتی ہو۔ (مرقاة المفاتيح، كتاب الصلوة، باب الخطبه مجلد3، صفحه 457، مكتبه رشيديه، كوثته) امام احدرضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: " بلكه علامه ابن امير الحاج تو حليه میں فرماتے ہیں: جب کسی مسئلہ میں ایک صحابی کا قول مردی ہواور دیگر صحابہ سے اس کا خلاف ندآ ئے وہ مسلماج اعلى تشمر كے گا۔ "حيث قال الصحيح قولنا لما روى عن

على رضى الله تعالىٰ عنه انه قال في مسافر جنب يتأخر الي اخرالوقت ولم ير و

وَالَّانُصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمُ بِإِحْسَانِ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُم جَنَّاتٍ تَجُرِى تَحْتَهَا الَّانُهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾ رجم كنز الايمان: اورسب ميں الكلے بہلے مهاجراور انصار اور جو بھلائی كے ساتھ ان كے بيرو موے اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی ۔ اور ان کے لیے تیار کرر کھے ہیں باغ جن کے نیچنہریں بہیں ہمیشہ ہمیشہان میں رہیں، یہی بڑی کامیابی ہے۔

(سورة التوبة ،سورت 9، آيت 100)

حضور صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا" لا تسبوا أصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم و لا نصيفه" ترجمه:مير مصحالي كويُر انه كهواكر تم میں سے کوئی اُحد پہاڑ جتنا صدقہ کرے تو صحابہ کرام کی مد (چوتھائی صاع جو دو بھری مضيوں جتنا بنا ہے) ياس كے نصف جتنا صدقد كرنے كو اب تك نہيں پہنچ سكتا۔ (يعنى ان کا تناصدقہ کرناتمہاراحد بہاڑ جتناصدقہ کرنے سے افضل ہے۔)

(صحيح بخاري ، كتاب فضائل الصحابه ، باب قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، جلد3،صفحه1343،دار ابن كثير، اليمامة،بيروت)

صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم بوری امت سے قلبی طور پر اور رائخ فی العلم، صحابہ کرام رضی زبان، محمح معنی کے جانبے والے، شانِ نزول کو جانبے میں منفرد تھے۔ کشف الخفاء میں اساعيل بن محد الجراحى رحمة الله علي فرمات بي" عن ابن عباس بلفظ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مهما أوتيتم من كتاب الله فالعمل به لا عذر لأحد في تركه ، فإن لم يكن في كتاب الله فسنة منى ماضية ، فإن لم تكن سنة منى فما قال أصحابي ، إن أصحابي بمنزلة النجوم في السماء فأيما أخذتم به اهتديتم ، واحتلاف أصحابي لكم رحمة" ترجمه:حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنفرمات

(كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، جلد3، صفحه 335، دار الكتب العلمية، بيروت)

الك جكدامام اعظم رحمة الله علية فرمات بين" نحن لا نقيس في مسئلة الا عند الضرورة وذلك اذا لم نجد دليلا في الكتاب والسنة ولا في اقضية الصحابه "ترجمه: بهم سى مسلمين بغير ضرورت ك قياس نبيل كرتے اور قياس اس وقت كرتے ہيں جب ہم قرآن اور حديث اور صحابہ كے فيصلوں ميں دليل نہيں پاتے \_نيز قرمايا" انا ناحذ اولا بالكتاب ثم بالسنة ثم باقضية الصحابة فنعمل بما متفق عليه الصحابة فان اختلفوا قسنا حكما على حكم اذا اشتراكا في العلة الحامعة بينهما حتى يوضح المعنى" ترجمه: بم يملي كتاب الله كولية بي پرسنت كو پرصحاب ك فيصلول كوأكران ميں اختلاف ہوتو ايك عكم كودوسرے حكم پراس وقت قياس كرتے ہيں جبكہ ان کے مابین علت جامع ہوالی کدوہ تھم شرعی واضح کردے۔ نیز فرمایا" ما جاء ناعن رسول الله صلى الله عليه وسلم بابي هو و امي فعلي الراس والعين وليس لنا مخالفة وماجاءعن الصحابة اخترنا وماجاءعن غيرهم فهم رجال ونحن ر جال" ترجمه: جوسر كارصلى الله عليه وآله وسلم سے ہم تك پنچ (آپ صلى الله عليه وآله وسلم پر میرے ماں باپ فداہوں ) تو وہ ہمارے سراور آئکھوں پروہاں کچھٹخالفت نہیں اور جو صحابہ كرام سے ہم تك پنچ تو ہم اے اختيار كرتے ہيں اور جو صحابہ كے علاوہ لعنی تابعين ہے ہم نك يبني تو بم بحى مرد بين اوروه بحى مرد بين (عقود الجوابر المنيفه، جلد1، صفحه 8،7) قرآن وحدیث میں صحافی کی شان ،عدالت اور تزکیه کو واضح انداز میں بیان کیا كياب چنانچةرآن پاكس به ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ

وَمِنْهَاجًا ﴾ ترجمه كنزالا يمان: ہم نے تم سب كے ليے ايك ايك تربعت اور راسته ركھا۔ (سورة المائده،سورت5، آيت48)

معالم أصول الفقه عنداً كل النة والجماعة مين جي" والأنبياء كلهم دينهم واحد، وتصديبق بعضهم مستلزم تصديق سائرهم وطاعة بعضهم تستلزم طاعة سائرهم وكذلك النك ذيب والسمع صية "ترجمه: تمام انبياء عليهم السلام كادين ايك تفااور بعض كي تصديق و اطاعت تمام انبياء كيهم السلام كي تصديق واطاعت ہے اور بعض انبياء كيهم السلام كى تكذيب ومعصیت تمام انبیاعلیهم السلام کی تلذیب ومعصیت ہے۔

(معالم أصولُ الفقه عند أبل السنة والجماعة،جلد1،صفحه224،دار ابن الجوزي،سعوديه) تچھلی شریعتوں کے احکام کے حیثیت کے متعلق اہل علم حضرات کے مختلف نظریات ہیں میچیلی شریعتوں میں جواحکام آئے ہیں وہ چارطرح کے ہیں:۔

(1) وه احكام جن كا قرآن وحديث مين كوئي ذكر نهيل ميه بالاتفاق قابل عمل

(2) وه احكام جن كا قرآن وحديث مين ذكرآيا اورييجي واضح كرديا كياكه بيه تھم سابقدامت کے لئے تھااس امت میں میتھم باقی نہیں بلکہ منسوخ ہو چکا ہے۔اس کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں سب کے زدیک اس پھل نہیں کیا جائے گا۔ اللہ تعالی قرآن بِاك مِين فرماتا ج ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا ۚ حَرَّمُنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَم حَرَّمُنَا عَلَيْهِمُ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتُ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظُم ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِمَغُيهِمُ وِإِنَّا لَصَّادِقُونَ ﴾ ترجم كنزالا يمان: اوريبوديول ير ہم نے حرام کیا ہر ناخن والا جانوراور گائے اور بکری کی چربی ان پرحرام کی مگر جوان کی پیٹھ میں لگی ہویا آنت یابڈی سے ملی ہو، ہم نے بیان کی سرکشی کابدلہ دیااور بیشک ہم ضرور سے

حُجُيتِ فِقَهُ مِحْمَدِينَ فِقَهُ مِحْمَدِينَ فِقَهُ مِحْمَدِهِ مَعْمَدِهُ مَعْمَدُهُ مَعْمَدُهُ مَ ہیں رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا جب تم پرکسی مسئلہ میں قرآن پاک کی آیت پیش کی جائے تواس پرعمل کروکسی کے لئے اسے چھوڑنے کی اجازت نہیں،اگر کتاب اللہ ے نہ ملے تو میری سنت سابقہ پڑل کرو، اگر میری سنت بھی نہ ملے تو جو صحابی نے فر مایا اس پڑمل کرو، بے شک میرے صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم آسان کے تاروں کی مانند ہیں جس کی پیروی کروگے ہدایت پا جاؤ کے اور میرے اصحاب کا اختلاف تمہارے لئے رحمت ہے۔ (كشف الخفاء عجلد 1 ، صفحه 64 ، دار احياء التراث العربي ، بيروت)

(3) شرائع ماقبل

تمام پیغیروں کے ذریعہ اللہ تعالی نے جودین بھیجا ہے دہ ایک ہی دین ہے۔امام بخارى رحمة الله عليه في بخارى شريف ميل باب باندها"باب ما حاء في أن دين الأنبياء واحد" ترجمه: اس كمتعلق باب كهتمام انبياعليهم السلام كادين ايك ب-

اعتقادی اور اخلاقی احکام میں ان کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا۔البتہ عملی زندگی کے احکام جوفقہ کا اصل موضوع ہے مختلف شریعتوں میں مختلف رہا ہے۔ پہلی تتم کے احكام كے بارے میں اللہ تعالی كاارشاد ب شسوع كُكُم مّن اللّه يُن مَا وَصَّى بِيهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيُنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيْمَ وَمُوْسَى وَعِيْسَى أَنْ أَقِيْ مُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَفَوَّ قُوا فِيْهِ ﴾ ترجمه كنزالا يمان جمهارے ليدين كى وه راه دالى جس كاحكم اس نے نوح كوديا اور جوہم نے تمہارى طرف وحى كى اور جس كا يجكم ہم نے ابراہيم اورموی اورعیسی کودیا که دین ٹھیک رکھواوراس میں پھوٹ نہ ڈالو۔

(سورة الشورئ سورت42، آيت13)

دوسرى مم كم تعلق قرآن پاك من ب ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً

(سورة الانعام،سورت6،آيت146)

ال فنیمت کا امت محرب پر حلال ہونے کے متعلق حدیث پاک میں ب"وأحلت لى الغنائم ولم تحل لأحد قبلى"ترجمه: مير ك لئ مال غنيمت طال کردیا گیااور مجھ سے پہلے کئی کے لئے بیرحلال نہتھا۔

(صحيح بخاري، كتاب التيمم، جلد1، صفحه 128 ، دار ابن كثير، اليمامة، بيروت) سجدہ تعظیمی بیچیلی امتوں میں جائز تھا اب ناجائز ہے۔امام احمد رضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: ''سجدہ غیر خدا کوجرا مقطعی ہے۔اور قرآن عظیم کی طرف اس کے جواز کی نسبت کرنا افتراء ہے۔قرآ ن عظیم نے اگلی شریعت والوں کا واقعہ ذکر فرمایا ہے ان کی شریعت میں سجدہ تحیت حلال تھا ہماری شریعت نے حرام فرمادیا تو اب اس سے سندلانا الیاہے جیسے کوئی شراب کو حلال بتائے کہ اگلی شریعتوں میں جہاں تک نشہ نہ دے حلال تھی بلکہ شریعت سیدنا آ دم علیہ الصلوق والسلام میں سگی بہن سے نکاح جائز تھااب اس کی سندلاکر جوطال بتائے كافر موجائے گا-" (فتاوى رضويه ،جلد22،صفحه 407، رضا فائونڈيشن ، لاسور)

(3) تیسرے وہ احکام ہیں جوقر آن وحدیث میں وار دہوئے اور سے بھی بتا دیا گیا کہ یا حکام اس امت کے لئے بھی ہیں جیے قصاص کے متعلق آتا ہے ﴿ وَ كَتَبُ اَلَّا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُن بِالْأَذُن وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُورَ حَ قِصَاصٌ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَنُ لَمُ يَحُكُمُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ترجمَ كنز الايمان: اورجم نَ توریت میں ان پر واجب کیا کہ جان کے بدلے جان اور آئکھ کے بدلے آئکھ اور ناک کے بدلے ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت اور زخمول میں بدلہ

ہے پھر جودل کی خوشی سے بدلہ کراو ہے تو وہ اس کا گناہ اتاردے گااور جواللہ کے اتار بے پر علم ندكر يتووي لوك ظالم بين - (سورة المائدة سورت 5 آيت 45)

اس طرح رمضان كم تعلق ب ﴿ يَا أَيُّهَا الَّاذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ﴾ ترجم كزالا يمان: ا ایمان والوائم پر روزے فرض کیے گئے جیسے اگلول پر فرض ہوئے تھے کہ کہیں تمہیں ر بیزگاری ملے۔ (سورة البقره ، سورت البقره ، سورت 183)

(4) چوتھے وہ احکام ہیں جن کوقر آن وحدیث نے پیچیلی قوموں کی نسبت سے بیان کیا ہے لیکن اس بات کی وضاحت نہیں کی گئی کداس امت کے لئے بیتکم باقی ہے یا نہیں؟ اس میں ایک گروہ کا نقط نظر ہے کہ اس امت کے لئے سیم باقی نہیں اور دوسرے گروہ کا نظریہ ہے کہ اس امت کے لئے تھم باقی ہے ۔ حنفیہ اسی نقط نظر کے حامل بي \_اصول البز ووى ميس مي "شرائع من قبلنا حجة لنا مالم يظهر لنا ناسخ في شرعنا "ترجمہ: بہلی شریعتیں ہارے لئے دلیل ہیں جب تک ہاری شریعت میں ان کا كوئى ناسخ ظاہر نەہو۔

(اصول البزدوي،باب شرائع من قبلنا،صفحه223،قديمي كتب خانه كراجي) المام احدرضا خان عليدرهمة الرحمٰن فرماتے بين:"قرآن مجيد ميں ہے ﴿ان الله يامركم ان تذبحوا بقرة، وشرائع من قبلنا اذا قصها الله تعالى علينا من دون انكار شرائع لنا كما نص عليه في كتب الاصول" ترجمه: بيتك اللهمين علم ويتاب كه كائ ذرى كرو ماقبل شريعتوں كے كسى تعلم كوالله تعالى امت محديد بربيان فرمائ اور اس حلم منع ندكر يتووه مارى شريعت كالبحى حصه موگى جبيا كدكتب اصول مين اس كى

صراحت من (فناوى رضويه ،جلد14 ،صفحه 555 ،رضا فائونڈيشن ، ااسور)

مزید آ کے فرماتے ہیں: 'ساتویں پارے چھٹی سورت سورہ انعام کے دسویں رکوع میں موی وہارون وغیرہا انبیاءعلیہم الصلوة والسلام کا ذکر کرکے مسلمانوں کو حکم فرماتا كم ﴿ أُولَٰ يَكِ اللَّهِ مُلَى اللَّهُ فَبِهُدايهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ (ترجمه) يدوه لوك بين جنہیں اللہ نے ٹھیک رائے چلایا تو تو تھیں کی راہ چل۔اس آیت سے معلوم ہوا کہ اگلے انبیاء کی شریعت میں جو کچھ تھاوہی ہمارے لئے بھی ہے جب تک ہماری شریعت منسوخ نہ فرمادے، تو گائے کی قربانی کرنے کی ہمیں اجازت یوں بھی ثابت ہوئی۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے گائے کاؤ کے کیا جانا آج کانہیں بلکہ اگلی شریعتوں سے چلا آ تا ہے۔'' (فتاوى رضويه ،جلد14 ،صفحه563 ،رضا فاتونليسن ،لابور)

#### (4) الانتفحاب

سابقہ حال کی بنا پرموجودہ حالت پر حکم لگا نا استصحاب ہے۔ مثلا اگر کوئی کہے کہ تم پرر جب، شعبان کے پورے مہینے کے روز ہے فرض کیوں نہیں ہیں؟ تواس کا جواب ہے کہ ہم پر پہلے کسی مہینے کے روز نے فرض نہ تھے اللہ عز وجل نے صرف رمضان کے مہینے کے روز نے فرض کئے۔ تو اللہ عز وجل کا صرف رمضان کے مہینے کے روز نے فرض کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ رمضان کے علاوہ دوسر مے مہینوں کے روزے ہم پر فرض نہیں ہے۔

اس اصول پرکئی فقہی مسائل حل کئے گئے ہیں جیسے باوضو ہونے کا یقین ہے اور بعد میں ٹوٹے کاشک ہے تو استصحاب کی بنا پر وضو کا تھم ہوگا اور اگر اُلٹ ہے تو وضو ہونا نہ مانا جائے گارکشف الاسراريس م "لما ذكرنا أن الاستصحاب حجة دافعة لا ملزمة ، ثم استدل من جعله حجة على الإطلاق بالنص ، وهو قوله عليه السلام ( إن

الشيطان يأتي أحدكم فيقول أحدثت أحدثت فلا ينصرفن حتى يسمع صوتا ، أو يجد ريحا ) حكم باستدامة الوضوء عند الاشتباه ، وهو عين الاستصحاب وبالإجماع وهو أنه إذا تيقن بالوضوء، ثم شك في الحدث جاز له أداء الصلاة ولم يكن الوضوء ولو تيقن بالحدث ، ثم شك في الوضوء يبقى الحدث وكذا إذا تيقن بالنكاح ، ثم شك في الطلاق لا يزول النكاح بما حدث من الشك وهذا كله استصحاب" ترجمه: جب ہم نے ذكركيا كاستصحاب ججت ہے كى چيزكوذمه لازمنہیں بلکہ دورکرتا ہے۔ پھراستصحاب کی جیت نص سے ثابت ہے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا قول ہے بے شک شیطان تم میں سے سی ایک کے پاس آتا ہے اور وہم ڈالتا ہے تہارا وضو (ریح) ہے ٹوٹ گیا، ٹوٹ گیا تو تم نماز سے نہ ہٹو جب تک ریح کی آوازیا بونہ یاؤ۔اس میں شک کی حالت میں وضوقائم رہنے کا فر مایا گیا اور بیعین استصحاب ہے نہ بد بالا جماع ہے کہ جب وضو کا یقین اور ٹوٹے کا شک ہوتو ایس حالت میں نماز پڑھنا جائز ہے وضوفرض نہیں ہےاورا گرٹو شنے کا یقین ہواور وضو میں شک ہوتو حدث باتی ہے یعنی وضونہیں ہے۔ ای طرح نکاح کایفین مواورطلاق کاشک موتوشک سے نکاج ختم نہیں موتا۔ بیتمام کی تمام مثالين استصحاب كي يين - (كشف الاسرار، جلد3، صفحه 548، دار الكتب العلمية، بيروت) (5) المصالح المرسله

کتاب وسنت میں جن مصلحتوں کے نہ معتبر ہونے کی صراحت ہے اور نہ نامعتبر ہونے کی ان کومصالح مرسلہ کہتے ہیں۔اگریشریعت کے مزاج اورعموی ہدایات سے ہم آ ہنگ ہوں تو معتر ہیں۔مصالح مرسلہ عے تحت کی مسائل عل سے جاتے ہیں جن کی گئ مثالیں اسلاف سے ثابت ہیں چنانچہ مصالح مرسلہ کے تحت حضرت عمر فاروق رضی اللہ

حُجُيتِ فِقه مِنْ اللَّهِ اللَّاللَّ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

(3) مصالح مرسله ك تحت جومسكاهل كيا بوه الياند موجس سے زيادہ اہميت فوت ہوجائے۔

(4) يەمقاصدىشرىيدىكىخالف نەھو-

(معالم أصول الفقه عند أمِل السنة والجماعة، جلد1، ضفحه 234، دار ابن الجوزي، سعوديه)

(6) سد الذرائع

ہروہ جائز وسلہ جس سے فساد کی طرف قصد کیا جائے یا قصد نہ کیا جائے لیکن اس كاغالب فساد ہوا ہے روكناسدالذرائع كہلاتا ہے۔ جيے مسجد ضرار كوسد ذرائع كے تحت ختم كرديا گيا،كسى مشرك كے سامنے اگر بتوں كو بُرا كہنا جائز ہے كيكن اس سے منع كيا گيا ہے كيونكهاس ميے مشرك جوابا الله ورسول عزوجل وصلى الله عليه وآله وسلم كى شان ميں گستاخي كركاً قرآن پاك ميں ہے ﴿ وَلا تَسُبُّوا الَّهٰ لِيُن يَدُعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهِ فَيسُبُّوا اللُّهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: إورانبيس كالى ضدووه جن كووه الله كيسوا پوجتے ہیں کہوہ اللہ کی شان میں بے ادبی کریں گے زیادتی اور جہالت سے۔ (سورة الانعام،سورت6، أيت108)

ابوداؤوشريف كل حديث پاك م "وعن أبى هريرة أن رجلا سأل النبي صلى الله عليه و سلم عن المباشرة للصائم فرخص له وأتاه آخر فسأله فنهاه فإذا الذي رخص له شيخ وإذا الذي نهاه شاب" رجمه: حضرت ابو بريره رضي الله تعالیٰ عنہ سے مروی ہے ایک آ دی نے روزے کی حالت میں بیوی سے بوں و کنار کے متعلق سوال کیا تو حضور صلی الله علیه وآله وسلم نے اسے رخصت دی۔ پھر دوسرے نے یہی سوال کیا تو حضورصلی الله علیه وآله وسلم نے منع فر مایا۔ جسے رخصت دی وہ بوڑھا آ دمی تھا اور جسے منع کیاوہ جوان تھا۔

تعالی عندنے جنگ میامہ میں حفاظ قرآن کے شہید ہونے کی وجہ سے ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنه کا قرآن جمع کرنے کا فرمایا تو ابو بکر رضی الله تعالی عنه نے اس پر فرمایا " کیف نفعل شيئا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال عمرهو والله حب "ترجمه: جس كام كورسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في نهيس كياا سے ہم كيسے كريں؟ تو حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى غنه نے فرمایا خدا كی قسم اس میں بہتري ہے۔

(شعب الإيمان، كتاب الايمان بالملائكه ،فصل في معرفة الملائكه، جلد 1،صفحه 339، مكتبة

اس طرح کثیر مسائل مصالح مرسلہ کے قاعدہ کے تحت حل کئے گئے ہیں اگر اسے قاعدہ نہ بنایا جائے تو بڑی مشکلات کا سامنا ہوگا۔ الجامع لمسائل اصول الفقہ میں ہے " لمو لم نجعل المصلحة المرسلة دليلًا من الأدلة ، للزم من ذلك حلو كثير من الحوادث من أحكام ، ولضاقت الشريعة عن مصالح الناس" ترجمه: الرجم مصالح مرسله کو مآخذ میں سے ایک ماخذ نہیں بناتے تو کثیر در پیش مسائل حل نہ ہو عمیں گے اور لوگوں پرشریعت مصالح کے لحاظ ہے تنگ ہوجائے۔

(الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 287 ، كثبة الرَّشد ، رياض)

مصالح مرسله كى شرا كط

مصالح مرسله كا استعال ضرورت وحاجت بركيا جائے گا اور اسكى چارشرائط

(1) مصالح مرسلہ کے تحت جو عمل کیا گیا ہے وہ قرآن وسنت کے مخالف نہ ہو کیونکہ قرآن وسنت کے ہر تھم میں دنیاوآخرت کے لحاظ ہے مصلحت ہے۔ (2) وهمسئله عام موچندلوگوں كے ساتھ خاص ندمو-

مزامیر مول ندگانے والے محل فتنه، نداہوولعب مقصود ندکوئی ناجائز کلام بلکه سادے عاشقانه گیت ،غزلیں ، ذکر باغ و بہار وخط وخال ورخ وزلف وحسن وعشق و چر ووصل و وفائے عشاق وجفائے معثوق وغیر ہا امورعشق وتغزل پرمشمل سے جائیں تو فساق وفجار واہل شهوات ونيكواس يجمى روكاج ائكا "و ذلك من باب الاحتياط القاطع و نصح الناصح وسد الذرائع المخصوص به هذا الشرع البارع والدين الفارغ" (بير ر کاوٹ مقینی احتیاط کے باب سے ہے اس میں خیرخواہ کی خیزخواہی اور ذرائع کی روک تھام

موجودہے جواس مکتاوفائق شریعت اورخوبصورت دین سے مخصوص ہے۔)

(فتاؤى رضويه،جلد24،صفحه83،رضافاتونڈيشن،لاسور)

امام احمد رضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: "امرد كدا في خوبصورتى ياخوش آوازی سے کل اندیشہ فتنہ ہوخوش الحانی میں اسے بازو بنانے سے ممانعت کی جائے گی "فان هذا الشرع المطهر جاء بسد الذرائع والله لايحب الفساد" (كيونكمبيرياك شریعت (ناجائز) ذرائع کی روک تھام کرتی ہے اللہ تعالی فتنہ وفساد کو پہند نہیں فرما تا۔) منقول ہے کہ عورت کے ساتھ دوشیطان ہوتے ہیں اور امرد کے ساتھ ستر علاء فرماتے ہیں امر د کا حکم مثل عورت کے ہے۔"

(فتاؤى رضويه،جلد23،صفحه721،رضافائونديشن،لاسور)

## فصل پنجم: أصول فقه

اصول فقہ کو جڑ کی حیثیت حاصل ہے، یہاں تک کہ سعد الدین مسعود بن عمر التفتازاني رحمة الشعلية فرمات بين "أن علم الأصول فوق الفقه "ترجمه علم اصول فقد عرات و التلويح على التوضيع ، جلد 1 ، صفحه 11 ، دار الكتب العلمية ، بيروت ) قواطع الأدلية في الأصول مين منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني رحمة الله عليه

(سنن أبي دانود، كتاب الصيام ،باب كراسيته للشاب، جلد 1، صفحه 726، دار الفكر ،بيروت) حضورصلی الله علیه وآله وسلم کا جوان کومنع کرناسدِ ذرائع تھا که کہبیں جذبالے پر كنفرول ندر باورجمبسترى موجائے۔

حضور صلی الله علیه وآله وسلم کا منافقین کی منافقت کو جانے کے باوجود قل نه كرناكم "لا يتحدث الناس أن محمدا يقتل أصحابه "رجم: لوك بين كمين كرم صلى الله عليه وآله وسلم اپنے ماننے والوں کوش کرتا ہے۔

(صحيح ابن حيان كتاب التاريخ ، باب كتب النبي صلى الله عليه وآله وسلم، جلد14، صفحه 544، مؤسسة الرسالة، بيروت

بيسدالذرائع ہے كەاس كےسبب لوگ اسلام سے متنفر اورنكل كتے تھے تو ان كو ارتداد سے بچانا منافقین کے تل سے اہم ہے۔ اس طرح کی کام سدالذرائع کے تحت منع كيّ جات بي - الجامع لمساكل اصول الفقه مين ب"وبناء على حجية سد الذرائع فإن الشخص لو مات وعليه زكاة لم يؤدها فإنه لا يلزم الورثة إخراجها عن من تركته ؛ لأنبه لو ألزمنا الورثة بذلك لأدى ذلك بأن يترك الإنسان أداء زكاته طول عمره اعتماداً على أن الورثة سيخرجونها بعد موته ، وربما يتخذ ذلك ذريعة للإضرار بهم" ترجمه: سدالذرائع كتحت فرمايا كيا كه جو خص مركيا اوراس يرزكوة کی ادائیگی باقی ہے تو وارثوں پرلا زمنہیں کہ ترکہ سے زکو ۃ اداکرے کہ اگر ترکہ سے زکو ۃ ادا کرنا لازم کرویا جائے تو انسان کمبی عمر کی امیداور وارثوں پراعتماد کرتے ہوئے کہ وہ میرے م نے کے بعد تر کہ سے اداکردیں گے زکو ۃ نہ دے گا اور اس کو اولا د کے لئے تنگی کا ذريعه بنالے گا۔ (الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 289 ، مكتبة الرّشد ، رياض)

امام احدرضا خان عليه رحمة الرحل فرماتے ہيں: "ان كے علاوہ وہ گانا جس ميں نه

مرا فق المراد ال

کان عالماً بأصول الفقه ؟ حیث لا یمکنه معرفة دلالة النص هل هی قطعیة أو ظنیة ، أو أی نوع من أنواع الدلالات إلا بعد معرفته بأصول الفقه "ترجمه: جوعلم اصول فقه سے جابل ہے اے ممکن نہیں کہ وہ قرآن کی تقییر اور احادیث کی شرح کر سکے کیونکہ اس کے لئے بغیراس علم کے دلالتِ نص کی معرفت نہ ہوگی کہ یددلیل قطعی ہے یا طنی یا یددلائل کی اقسام میں سے کونی دلیل بنتی ہے۔

(الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 8،7 مكتبة الرّشد، رياض)

کتب اصولِ فقد میں کئی اصول مذکور میں جوقر آن وحدیث اور اجتہادہ وضع کئے میں جوقر آن وحدیث اور اجتہادہ وضع کئے میں جیے کوئی بھی جدید چیز جوخلا ف شرع نہیں اس کے جائز ہونے کا اصول قر آن پاک کی ہے آیت ہے ﴿ هُو اللّٰذِی خَلَقَ لَکُمْ مَّا فِی الْأَدُ ضِ جَمِیْعاً ﴾ ترجمہ کنز الایمان: وہی ہے جس نے تہارے لئے بنایا جو پھھ زمین میں ہے۔

(سورة البقرة اسورت 2 ، آيت 29)

علامه شامی رحمة الله علی فرماتے ہیں"الاصل فسی الاشیاء الاباحة" ترجمہ:اشیاء میں اصل اباحت (جائز ہونا) ہے۔

(رد المعنار، كتاب الطهارة، مطلب المختاران الاصل في الاشياء الاباحة، جلد1، صفحه 234، مكتبه رشيديه، كوثثه)

ترزى، مشكوة، ماجه، البوداؤ وكى صديث باك ب "عن ابن عباس قال كان أهل الحاهلية يأكلون أشياء ويتركون أشياء تقذرا فبعث الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم وأنزل كتابه وأحل حلاله وحرم حرامه فما أحل فهو حلال وما حرم فهو حرام وما سكت عنه فهو عفو وتلا فقل لا أجد فيما أوحى إلى محرما فه إلى آخر الآية "ترجمه: حضرت ابن عباس ضى الله تعالى عنها فرماتي بين كه محرما في إلى آخر الآية "ترجمه: حضرت ابن عباس ضى الله تعالى عنها فرماتي بين كه

72

فرمات بين "وأما أصول الفقه فهى من حيث اللغة ما يتفرع عليه الفقه وعند الفقهاء هي طريق الفقه والفقه وعند الفقهاء هي طريق الفقه التي يؤدى الاستدلال بها إلى معرفة الأحكام الشرعية "ترجمه: اصول فقدى حيثيت لغت ى بحبس سفقة لكتى باورفقها كرام كنزد يك فقه بين اصول ساحكام شرعيه كي معرفت كااستدلال كياجا تا ب- (قواطع الأدلة في الأصول بفعه 6، دار الكنب العلمية، بيروت)

اصول قرآن وحدیث، اجماع واجتهاد سے بنتے ہیں۔ خطیب بغدادی رحمۃ الله علیه فرماتے ہیں "أصول الفقه، وهی كتاب الله سبحانه وسنة رسوله، بما حفظ عنه خطاباً وفعلاً وإقراراً وإجماع الأمة من أهل الاجتهاد، ترجمه: اصول فقه جس پرفقه كى بنيا د باور بياصول كتاب الله، حضور سلى الله عليه وآله وسلم كى قولى ، فعلى ، تقريري سنت ، مجتهدين كاجماع پرشتمل ہوتے ہیں۔ الله عليه وآله وسلم كى قولى ، فعلى ، تقريري سنت ، مجتهدين كاجماع پرشتمل ہوتے ہیں۔ (الفقه و المتفقه، جلدا، صفحه 192، دار ابن الجوزى ، سعوديه)

اصول فقد کے ذریعے احکام کی معرفت ہوتی ہے علم اصول الفقد میں ہے "فعلم اصول الفقد فی الاصطلاح الشرعی هو العلم بالقواعد والبحوث التی یتوصل بھا إلی استفادہ الأحکام الشرعیة العملیة من أدلتها التفصیلیة، أوهی مرخمہوعة القواعد والبحوث التی یتوصل بھا إلی استفادہ الأحکام الشرعیة العملیة من أدلتها التفصیلیة" ترجمہ: اصطلاح شرعیم علم اصول فقدایے قواعد وابحاث کانام ہے جو تفصلی دلائل کے ساتھ احکام شرعیہ عملیہ سے استفادہ حاصل کرنے تک پنچاتی ہیں۔ (علم اصول الفقہ، صفحہ 12، سکتبة الدعوة، شباب الأزبر) اس کے بغیر قرآن کی تفییر اور احادیث کی شرح ممکن نہیں ۔ الجامع لمسائل اصول الفقہ " لا یہ کن لأی شخص أن یقوم بتفسیر القرآن أو شرح الأحادیث إلا إذا

حُجُرِتِ فِقَهُ مِنْ مُعَامِدُ مُعَامِ مُعَامِدُ مُعَامِ مُعَامِدُ مُعِمِعُ مُعَامِدُ مُعَامِلًا مُعَامِلًا مُعَامِدُ مُعَامِدُ مُعَامِدُ مُعَامِدُ مُعَامِلًا م

کے ہاتھ میں تھی اوراس نے تو بھی نہیں کی تو وہ آخرت کی شراب طہور کونہیں پینے گا۔ (صحبح مسلم، كتاب الاشربة، باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام ،جلد3،صفحه1587،دار إحياء التراث العربي ،بيروت)

اسی طرح بے شار اصول قرآن وحدیث سے لئے گئے ہیں اور کئی ائمہ مجہدین نے وضع فرمائے ہیں۔ چنداصول کی مثالیں پیش خدمت ہیں:۔

ايك أصول م "المسقة تحلب التيسير" رجمه: مشقت آساني فراتم كرتي م-اس اصول کا جوت قرآن پاک کی اس آیت ہے ، ﴿ يُسِرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُرَ وَلاَ يُسِوِيُكُ بِكُمُ الْعُسُو ﴾ ترجمه كنز الايمان: الله تم يرآ ساني چا بهتا ہے اور تم پروشواری نہيں (سورة البقرة سورت2 أيت185)

دوسرى جَكْفر مايا ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَوَجٍ ﴾ ترجم كنز الايمان: اورتم پردين ميں پچھنگى ندر كى \_ (سورة الحج سورت 22 ، آبت 78)

ايك اصول مي"اذا اجتمع الحلال والحرام غلب الحرام "رجمه:جب ایک چیز میں حلت وحرمت دونوں وجہیں جمع ہوں تو غلبہ حرمت کور ہے گا اور وہ شے حرام مجھی جائے گی۔اس اصول کی بنیاد کئی احادیث پرہے چنانچہ ترندی شریف کی حدیث پاک ہے "غن عدى بن حاتم قال سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصيد فقال إذا رميت بسهمك فاذكر اسم الله فإن وجدته قد قتل فكل إلا أن تحده قلد وقع في ماء فيلا تأكل فإنك لا تدري الماء قتله أو سهمك" ترجمه: حضرت عدى بن حاتم رضى الله تعالى عند في رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كى بارگاه مين شكار ك متعلق سوال کیا تو آپ نے فر مایا جب تو تیر بھینکے تو اس پر اللہ عز وجل کا نام لے اگروہ شکار کو مارڈالے تو کھالوا دراگراہے پانی میں مراہوا پاؤتو نہ کھاؤ کہتم نہیں جانتے اسے تیرے

BARTHER BARTHE جاہلیت کے دور میں لوگ اشیاء کو کھاتے اور مکروہ سمجھتے ہوئے چھوڑ دیتے تھے، تو اللہ عزوجل نے اپنے حبیب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کومبعوث فرمایا اور کتاب کو نازل فرما کر حلال کو حلال فرمایا اور جرام کوحرام کیا۔ تو جے حلال کیا گیاوہ جلال ہے اور جے حرام کیا گیاوہ حرام ہے اور جس کے متعلق کوئی تھم نہیں ارشاد فر مایا گیا وہ معاف (مباح) ہے۔ پھر حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عندنے قرآن پاک كى بيآيت تلاوت فرمائى "تم فرماؤ مين نہيں پاتا اس ميں جومیری طرف وجی ہوئی کسی کھانے والے پر کوئی کھانا حرام مگریے کہ مردار ہویارگوں کا بہتا خون یابد جانور کا گوشت وہ نجاست ہے یاوہ بے حکمی کا جانورجس کے ذبح میں غیرخدا کا نام پکارا گیاتو جوناچار ہوانہ یول کہ آپ خواہش کر فے اور نہ یول کہ ضرورت سے بڑھے توب شك الله بخشفه والامهربان ہے۔"

(سنن ابي دائود، كتاب الاطعمة،باب مالم يذكر تحريمه،جلد2،صفحه382،دار الفكر،بيروت) اوپروالی قرآن کی آیت اور میرحدیث ایک بہت بڑے اصول پر مشمل ہے کہ حلال وحرام صرف وہی نہیں جن کا ذکر قرآن وحدیث میں ہے بلکہ جوافعال قرآن وسنت ے نگراتے نہیں ہیں اگر چینو پید ہوں وہ جائز ہیں جیسے شادی پرسہراہا ندھنا وغیرہ۔ موجودہ دور میں یا آئندہ جو بھی نشلی اشیاء ہونگی ان کا حرام ہونا اس حدیث کے اصول يربوكا"عن ابن عمر قال رسول الله صلى الله تعالى عليه واله وسلم كل مسكر خمر وكل مسكر حرام و من شرب الخمر في الدنيا فمات وهو يدمنها لم يتب لم يشربها في الاحرة "ترجمه:حضرت عبدالله ابن عمرضى الله عنها عمروى ہے فرمایا نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ والہ وسلم نے کہ ہرنشہ دینے والی چیز شراب ہے اور ہرنشہ دینے والی چیز حرام ہے اورجس نے دنیامیں شراب پی اور اس حال میں فوت ہوا کہوہ اس

خجيت فقه حجيت المحمد ال

تیرنے مارام یا پائی میں ڈوب کر مراہے۔

(جامع ترمذي كتاب الصيد ، باب ساجاء فيمن بسرمسي الصيد فيجده ميتا في الماء، جلد4،صفحه 67،دار إحياء التراث العربي، بيروت)

ايك اصول مي "درء المفاسد اهم من جلب المصالح" ترجمه: مفاسدكا دور کرنا مصالح کے حصول سے اہم اور ضروری ہے۔اس اصول کے تحت کی مسائل حل کے كئ بيں -امام المسنت اس اصول سےامامت فستاتى كے متعلق ايك مسئله بہت خوبصورت انداز میں حل فرماتے ہیں: 'جب مبتدع یافاسق معلن کے سواکوئی امام نمل سکے تو منفردا پڑھیں کہ جماعت واجب ہےاوراس کی تقدیم بکراہت تخریم اور واجب ومکر وہ تحریم دونوں ايكم رتبه مين ين "و درء السف اسد اهم من حلب المصالح" (مفاسد كا وُوركرنا مصالح کے حصول ہے اہم اور ضروری ہوتا ہے۔) ہاں اگر جمعہ میں دوسراامام نہال سکے تو جعد براهیں کہ وہ فرض ہے اور فرض اہم۔

اسی طرح اگر اُس کے پیچھے نہ پڑھنے میں فتنہ ہوتو پڑھیں اوراعادہ کریں کہا ﴿ ٱلْفِينَةُ ٱكْبُورُ مِنَ الْقَتُل ﴾ (فتنقل سے برى برائى بر)والله تعالى اعلم "

(فتاوى رضويه،جلد6،صفحه633،رضافائونديشن،الابور)

اسی طرح اور بھی اُصول ہیں جوقر آن وحدیث واجتہاد سے بنائے گئے ہیں اور کئی سالون سے امت مسلمداس بركار بند ب- ابن قيم لكھتے ہيں"فقهاء الإسلام ومن دارت الفتيا على أقوالهم بين الأنام الذين خصوا باستنباط الأحكام وعنوا بضبط قـواعـد الـحلال والحرام فهم في الأرض بمنزلة النجوم في السماء بهم يهتدي الحيران في الظلماء وحاجة الناس إليهم أعظم من حاجتهم إلى الطعام والشراب وطاعتهم أفرض عليهم من طاعة الأمهات والآباء بنص الكتاب قال

تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِى الْأَمُو مِنْ حُمْ " رَجمہ: فقہائے اسلام اور جن کے فتاوے لوگوں کے مابین شائع اور ذرائع ہیں اورجنہوں نے احکام کا استنباظ کیا اور حلال وحرام کے اصول وقو اعدوضع کئے۔وہ اس زمین بآسان کے تاروں کے مانند ہیں۔ (جس طرح رات کی تاریکی میں اور بحری سفر کرنے والے ان تاروں کے ذریعہ منزل مقصود کی درست سمت متعین کرتے ہیں ) اسی طرح گمراہی کی تیرگی میں زندگی بسر کرنے والے ان علمائے کرام سے ہدایت حاصل کرتے ہیں اور لوگ طعام وشراب ہے کہیں زیادہ ان کے تتاج ہیں اور ان کی اطاعت والدین کی اطاعت ے برتر ہے۔جیسا کہ کلام اللہ سے ثابت ہے۔اے ایمان والواجکم مانو اللہ کا اور حکم مانو رسول کا اور اُن کا جوتم میں حکومت والے ہیں۔

(إعلام الموقعين عن رب العالمين، جلد1، صفحه 9، كتبة الكليات الأزسرية، مصر، القاسرة) مجتهد پر انہی اصولوں کی پیروی واجب ہوتی ہے۔الموسوعة الفقہید میں م"وهذا العلم قد بين القواعد التي يجب على المحتهد أن يلتزمها في استنباطه للأحكام الشرعية سواء من الكتاب أو السنة أو القياس" رجمه: اصول فقے کے قواعد کے مطابق احکام شرعیہ کا استنباط مجتهد پرواجب ہے۔ برابر ہے بیا سنباط قرآن وسنت سے ہویا قیاس سے۔

(الموسوعة الفقمية الكويتية ،جلد1،صفحه 33،دارالسلاسل، الكويت) ید بات یا در رکھنے والی ہے کہ اصولِ فقہ میں مذکور مسکلہ کتب فقہ کے مخالف موقابلِ قبول نہیں چنانچہ امام احدرضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: "موافق مخالف سب اہل عقول کا قدیمی معمول کہ ہرفن کی بات اس کی حد تک محدود مقبول ہجھیق حلال وحرام میں فقه کی طرف رجوع ہوگی اور صحت وضعف حدیث میں تحقیقات فن حدیث کی

الله عنه ، وذهب ابن النديم في الفهرست أن أول من ألف فيه هو أبو يوسف صاحب أبي حنيفة وأيا ما كان فإن أقدم مؤلف في هذا العلم وصل إلينا هو رسالة الإمام الشافعي رضى الله عنه "ترجمه علم اصول فقدكا آغاز دوسرى بجرى مين ہوااورجمہورعلاءاس طرف گئے ہیں کہ اس علم کومدون امام شافعی رحمۃ الله علیہ نے کیااور ابن ندیم' و فہرست' میں فرماتے ہیں سب سے پہلے امام ابوصنیفہ کے شاگر دامام ابولیوسف رضی الله تعالی عنبهانے اس پر لکھا، اس علم پرسب سے پہلے جس کی تالیف ہمیں ملی وہ امام شافعی رضی الله تعالی عنه کی تحریر'' رساله' ہے۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد1،صفحه 33،دارالسلاسل،الكويت)

طرف طبی مئلہ تحوے نہ لیں گے، نہنحوی طب ہے، علماء فرماتے ہیں شرورِح حدیث میں جو مسائل فقهيه كتب فقه كے خلاف ہول متندنہيں بلكه تصریح فرمائی كه خوداصولِ فقه كی كتابوں میں جومسکله خلاف کتب فروع ہومعتمدنہیں، بلکہ فرمایا جومسکلہ کتب فقہ ہی میں غیرباب میں مذكور موسئله مذكور في الباب كامقادم نه موگا كه غير باب مين بھي تسامل راه يا تا ہے۔' (فتاۋى رضويە ،جلد9،صفحە940،رضا فائونڈيشن،لابور)

آج بھی اگر کوئی جدید مسئلہ در پیش ہواور قرآن وحدیث اور فقہ میں اس کی صراحت نه ملے تو انہیں اصول و ما خذ کومدِ نظر رکھ کراس کاحل نکالا جا تا ہے۔ اصول فقه كي تدوين

فقه واصول دونوں کی تدوین کا آغاز ساتھ ہی ہوا کیونکہ اصول کی روشنی میں ہی مسائل کا استخراج ہوتا ہے۔ کیکن ممتاز فن کی حیثیت سے اصول نے اپنی شناخت ذرا بعد میں بنائی۔حضرت امام اعظم کےممتاز مجتہد تلا مذہ سید تا امام ابو پوسف اور امام محمد رحمہما اللہ نے اصول فقہ کے باب میں تحریریں چھوڑی ہیں۔حضرت امام مالک نے بھی موطامیں اس فن کے بعض قواعد کی جانب واضح اشارات دیئے ہیں ۔لیکن اصول فقہ کے باب میں ممتاز تصنيف كي شكل ميں حضرت امام شافعي رضي الله تعالى عنه كاتح ريفر موده "الرسالة" سامنے آیا، جے خاصی شہرت ملی ، یہاں تک کہ ابن خلدون جیسے محقق کو بید گمان ہو گیا کہ اس فن کی تدوین کاسپراحضرت امام شافعی کے سرہے۔

(اجتهاد و تقليد عفحه 37 مكتبه اعلى حضرت الاسور)

الموسوعة النقهيم من بح" هذا العلم ولد في القرن الثاني الهجري، وذهب جمهور العلماء إلى أن أول من دون هذا العلم هو الإمام الشافعي رضي

# ﴿۔۔۔ باب دوم: فقمی اختلاف ۔۔۔﴿

آج جس دورمیں ہم رہ رہے ہیں اسمین بے شارعلوم ہیں اور ہرعلوم کے ماہرین اپنی صلاحیتوں کو بروئے کارلاتے ہوئے تحقیقات کرتے ہیں اور اکثر ایبا ہوتا ہے کہ ایک کی تحقیق دوسرے کے مخالف ہوتی ہے جیسے سائنس میں آئے دن تحقیقات بدلتی رہتی ہیں۔ اس تحقیقاتی مخالفت کوہی علمی کمال سمجھا جاتا ہے فقہی مسائل میں بھی ہمارے اسلاف نے ولائل كى روشى ميں اختلاف كيا ليكن جب جديد دور ميں كوئى نيافقهى مسئله در پيش ہوجس كى صراحةً قرآن وحديث ،اجماع وكتب فقه مين نه ملے تو علمائے كرام اس مسله كوقرآن وحدیث کی روشنی میں حل کرنے کی کوشش کرتے ہیں تو اس میں بھی علمی وسعت کی بنایر اختلاف ہوجاتا ہے۔اس پر بعض بے علم لوگ کہتے ہیں کدان مولو یوں میں اختلاف بہت ہے کس کی بات رعمل کریں۔ یہ کہ کرشریعت رعمل کرنا چھوڑ دیتے ہیں اور جودل میں آئے وہ کرتے ہیں۔ حالانکہ جب ان میں ہے کسی کو کوئی مرض لگ جائے تو ہر ڈاکٹر کا نسخہ دوسرے ڈاکٹر کے نشخے سے مختلف ہو گالیکن پھر بھی علاج کرواتے جائیں گے جب تک شفاء نہیں مل جاتی ۔ لہذا یہ جاننا ضروری ہے کہ اختلاف رائے کیا ہے، اس کے اسباب کیا ہیں اور اس میں ترجیح کیسے دی جائے گی؟ فقہ میں مذکور جواختلافی مسائل ہیں وہ فقہ کی ججیت کو کم نہیں کرتے بلکہ فقد کی وسعت کواجا گر کرتے ہیں۔

فصل اول: اختلاف

اختلاف كى تعريف دمفهوم

اختلاف باب اِفتعال سے ہاور بیا تفاق کی ضد ہے۔فقہی اصطلاح میں ایک

ملدمیں الگ الگ رائے ہونا اختلاف ہے۔ بیاختلاف بشری افکار اور فہم نصوص کے مخلف مونے كى وجه سے ب الفقه الاسلامى والادلة ميں ب"ومينسع الاحتلاف هو تفاوت الأفكار والعقول البشرية في فهم النصوص واستنباط الأحكام، وإدراك أسرار التشريع وعلل الأحكام الشرعية وذلك كله لاينافي وحدة المصدر التشريعي، وعدم و حود تناقض في الشرع نفسه، لأن الشرع لاتناقض فيه، وإنما الاحتلاف بسبب عجز الإنسان، لكن يجوز العمل بأحد الآراء المختلفة، رفعاً للحرج عن الناس الذين لايحدون سبيلًا آخر بعد انقطاع الوحي إلا الأحذ بما غلب على ظن هذا المحتهد أو ذاك، مما فهمه من الأدلة الظنية، والنظن مثار انحتلاف الأفهام، وقد قال النبي صلّى الله عليه وسلم إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر واحد" ترجمه: احكام ك استنباط اورنصوص كيمجهج مين انساني افكارمين تفاوت اورشريعت كے اسرار اور احكام شرعيه کی علتوں کو اپنی سوچ کے مطابق سمجھنا اختلاف کو پیدا کرتا ہے۔ یہ تمام صورتیں شریعت کے اصولوں میں سے کسی ایک اصول کے بھی منافی نہیں ہیں اور بیتمام صورتیں شریعت میں تناقض نہ ہونے کو ثابت کرتی ہے۔ اس لئے کہ شرعی مسائل میں تناقض نہیں ہے، اختلاف کا سبب انسان کا عجز ہے۔ لیکن کسی مسلم میں مختلف آراء ہونے پر کسی ایک پڑھمل جائز ہوتا ہے لوگوں پرحرج اٹھانے کے سبب کدان کے پاس وحی کے ختم ہونے کے بعددوسراکوئی راستہ نہیں سوائے یہ کہ مجتمداین غالب رائے کو اختیار کرے یا اس کو جھے اس نے دلائل ظنیہ سے سمجها \_ گمان افکار کے اختلاف کا سرچشمہ ہے اس کئے نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے فر مایا جب حاکم اجتها دکرے اور وہ ٹھیک آئے تو اس کے لئے دواجر ہیں (ایک کوشش کا اور

ایک ٹھیک کوشش ہونے کا)اورا گرخطا ہوجائے توایک اجرہے (کوشش کرنے کا)۔

(الفقه الاسلامي والادلة،جلد1،صفيحه65،دار الفكر،دمشق)

قَرْآن پاک سِ بِ ﴿ يَسَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا إِذَا قُمُتُمُ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغُسِلُوا ۗ وُجُوْهَكُمُ وَأَيْد يَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا ۚ بِرُء وُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمُ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنْبًا فَاطَّهَرُوْا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرُضَى أَوْ عَلَى سَفَرِ أَوْ جَاءً أَحَـدٌ مِّنُكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لَامَسُتُمُ النِّسَاءَ فَلَمُ تَجِدُوْ امَاءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيْدًا طَيِّبًا فَامُسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيُدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكُووْنَ ﴾ ترجم كنر الايمان: اے ايمان والوجب نماز كو كھڑ ہے ہونا چا ہوتو اپنا مند دھوؤ اوركہدو ل تك ہاتھ اورسروں کامسح کرواور گٹوں تک پاؤں دھوؤ۔اور اگر تمہیں نہانے کی حاجت ہوتو خوب ستقرے ہولواور اگرتم بیار ہویا سفر میں ہویاتم میں سے کوئی قضائے حاجت سے آیایاتم نے عورتول سے محبت کی اور ان صورتوں میں پانی نہ پایامٹی سے تیم کروتو اپنے منہ اور ہاتھوں کا اس ہے سے کرو۔اللہ نہیں چاہتا کہتم پر کچھتنگی رکھے۔ ہاں یہ چاہتا ہے کہ تہمیں خوب سقرا كرد اوراني نعت تم پر پورى كردے كهيں تم احسان مانو۔

(سورة المائده سورت 5، آيت 6)

ال آیت کے تحت درج ذیل مسائل سامنے آئے:۔

- (1) کیاان چاروں اعضاء کے دھونے اور سے میں ترتیب ضروری ہے یانہیں؟
  - (2) کیاہاتھوں کی کہنیاں اور پاؤں کے شخنے دھونے میں شامل ہیں یانہیں؟
    - (3) چھونے سے مراجماع ہے یانہیں؟

(4) سیم صرف می سے ہا ہراس چیز سے جوز مین کی جنس سے ہو؟

(5) پانی کا نہ ملنا حقیقہ ہے یا حکما جیسے پانی ہولیکن وہ پینے کے لئے یا آٹا گوندھنے کے لئے ہوا س صورت میں کیا تھم ہے؟

اس طرح اور کئی مسائل ہیں جنہیں ائمہ کرام نے قرآن وحدیث کی روشی میں ا بی فہم کے ساتھ مختلف دلائل کے ساتھ حل کیا۔

اختلاف كي اقسام

اختلاف دوشم كابوتاب -

- (1) 249
- (2) مقبول
- (1) مذموم اختلاف وہ ہوتا ہے جو قرآن وسنت اور اجماع کے خلاف ہوامام شَافَعي رحمة الله علية فرماتي بين "كل ما أقام الله به الحجة في كتابه أو على لسان نبيه منصوصاً بيناً لم يحل الاحتلاف فيه " ترجمه: جسم مكلمين الله عز وجل نے قرآن اور نبی علیہ السلام کی زبان مبارک سے جمت قائم کردی ہے اس میں اختلاف حلال

اس میں اختلاف کرنا ہلاکت ہے چنانچہ بخاری وسلم کی صدیث پاک ہے "هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم" ترجمه بتم سيجيلي امتيل كثرت سوال اورانبياء عليهم السلام كے ساتھ اختلاف كرنے كى سبب ہلاك ہوئيں۔ (صحيح بخارى، كتاب الاعتصام - ، باب ما يكره من كثرة السؤال ، جلد 6، صفحه 2658 ، دار ابن كثير، اليمامة، بيروت)

الیی راہ اختیار کی جائے کہ اختلاف واقع نہ ہو جیسے احناف کے نزدیک چوتھائی سر کامسے فرض ہے لیکن پورے سرکامسے کرنامستحب ہے کہ ایک امام کے نزدیک پورے سرکامسے فرض ہے۔امام احدرضا خان علیدرحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: "اس متم كےمسائل ميں باجماع ائمه آ دی کووہ بات جا ہے جس کے باعث اختلاف علمامیں واقع نہ ہو جب تک بیاحتیاط اپنے سى كروه ندب كى طرف ندلے جائے۔"

(فتاوى رضويه ،جلد6،صفحه 695،رضافائونڈيشن،لا بور) تفسيرروح المعاني مين علامه آلوى رحمة الله علية فرمات بين "أحسرج البيهقى في المدخل عن القاسم بن محمد قال اختلاف أصحاب محمد رحمة لعباد الله تعالى ، وأخرجه ابن سعد في طبقاته بلفظ كان اختلاف أصحاب محمد رحمة للناس ، وفي المدخل عن عمر بن عبد العزيز قال ما سرني لو أن أصحاب محمد لنم يختلفوا لأنهم لولم يختلفوا لم تكن رخصة \_أن الاحتلاف على ثلاثة أقسام أحدها: في الأصول ولا شك أنه ضلال وسبب كل فساد وهو المشار إليه في القرآن ، والثاني: في الآراء والحروب ويشير إليه قوله صلى الله عليه وسلم لمعاذ وأبي موسى لما بعثهما إلى اليمن تطاوعا ولا تحتلفا ولا شك أيضاً أنه حرام لما فيه من تضييع المصالح الدينية والدنيوية ، والثالث: في الفروع كالاختلاف في الحلال والحرام ونحوهما" ترجمه: المام بيهق رحمة الله عليه في مرحل مين قاسم بن محد كحوال سفق كيا صحابه كرام عليهم الرضوان کا اختلاف الله عز وجل کے بندول پر رحمت ہے۔ ابن سعد رحمة الله عليه نے طبقات میں ان الفاظ ہے نقل کیا کہ صحابہ کرام علیہم الرضوان کا اختلاف لوگوں کے لئے رحمت ہے۔

اسى طرح عقائد واصول جن پرصحابه كرام عليهم الراضوان اور تابعين رحمهم الله عقے اس میں اختلاف کرنا جائز نہیں لیعنی عقائد اہل سنت کے برخلاف کوئی عقیدہ قائم کر کے امت مسلمہ سے اختلاف کرنا جیسے شیعہ، خارجی اور دیگر فرقوں کے عقائد ہیں۔ ای طرح وہ اختلاف بھی مذموم ہے جو حسد وخواہش،طلب شہرت پر ببنی ہوجس میں حق کی طلب نہ ہو۔ائمہ کرام اس اختلاف سے کوسول دور تھے۔

(2) اختلاف مقبول وہ ہے جس کے متعلق قر آن وحدیث میں دلیل قطعی نہیں اور نہاں میں صریح اجماع منقول ہے۔اس میں صحابہ کرام ، تابعین رضی اللہ تعالی عنهم اور ائمَه كرام رحمهم الله نے قرآن وحدیث كی روشی میں اختلاف كيا اوراس پر دلائل ديئے۔اس اختلاف میں دوسرے کو بُر انہیں کہا جاتا بلکہ خود کو دلائل کی روشنی میں درست اور دوسرے کو خطار سمجماجاتا ہے۔علامه صلفی رحمة الله عليه درمخار ميں فرماتے ہيں"إذا سئلنا عن مذهبنا ومذهب مخالفنا قلنا وجوبا: مذهبنا صواب يحتمل الخطأ ومذهب محالفنا خطأ يحتمل الصواب وإذا سئلنا عن معتقدنا ومعتقد خصومناً. قلنا وجوب الحق ما نحن عليه والباطل ما عليه خصو منا" ترجمه: جب تم سے بهارے اور مخالف مذہب کے متعلق یو چھا جائے تو جواب دیا جائے گا جمارا مذہب حق ہے خطا کا احمال رکھتا ہے اور مخالف مذہب خطاء پر ہے صواب کا احمال رکھتا ہے۔ اور جب ہم سے مارے اور گراہ فرقوں کے عقیدے کے متعلق بوچھا جائے تو ہمارا جواب سے کہ ہم (اہلسنت) حق پر ہیں اور دہ (بد مذہب) باطل پر ہیں۔

(ردالمحتار،جلد1،صفحه118،مكتبه رشيديه، كوثثه)

اس فقہی اختلاف میں بھی بزرگوں نے فرمایا جس مسکہ میں اختلاف ہواس میں

حُجُيتِ فِقهِ عَنْ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ م

پیروی کرے وہ میرے نزدیک ہدایت پہے۔

(مشكوة ،باب مناقب قريش وذكر القبائل،جلد3،صفحه310،المكتب الإسلامي،بيروت)

# فصل دوم: اختلاف كى تاريخ وجيت

كسى مسئله مين اختلاف رائع مونا ائمه مجتهدين كي ايجادنهين بلكه اختلاف صحابه كرام عليهم الرضوان ، فرشتول يهال تك كے انبياء عليهم السلام سے بھى ثابت ہے۔ قرآن يك من ع ﴿ وَ دَاوُو دَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحُكُمَانِ فِي الْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتُ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكُمِهِمُ شَاهِدِيْنَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اوردا وداورسليمان كويادكرو جب بھیتی کا ایک جھگڑ اچکاتے تھے، جب رات کواس میں پچھلوگوں کی بکریاں چھوٹیں اور ہم ان كي حكم كوفت حاضرته\_ (سورة الانبياء ، سورت 21، آيت 78)

امام مسلم رحمة الله عليه في مسلم شريف مين اس نام كاباب باندها" باب بيان اختسلاف السمجتهدين "(مجهدين كاختلاف كيان كاباب) اوراس ميس مديث ياك الله عليه و سلم قال بينما مديث بالنبي صلى الله عليه و سلم قال بينما امرأتان معهما ابناهما جاء الذئب فذهب بابن إحداهما فقالت هذه لصاحبتها إنما ذهب بابنك أنت وقالت الأخرى إنما ذهب بابنك فتحاكمتا إلى داود فقضي به للكبري فخرجتا على سليمان بن داو د عليهما السلام فأحبرتاه فقال ائتوني بالسكين أشقه بينكما فقالت الصغرى لا يرحمك الله هو ابنها فقضي به لىلىصغىرى " ترجمە: حضرت ابوہرىرەرضى اللەتغالى عنەسے مروى ہے نبى كرىم صلى الله عليه وآلہ وسلم نے فر مایاد وعورتوں کے دو بیٹے تھے، ایک بھیٹریا آیا اور دونوں میں سے ایک کے يج كولے گيا۔ ايك عورت نے كہا بھيڑيا تمہارا بچه لے گيا ہے دوسرى عورت نے كہا تمہارا

مدخل میں عمر بن عبدالعزیز ہے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کسی کا یہ کہنا مجھے خوش نہ کرے گا کہ صحابه کرام علیهم الرضوان اختلاف نه کرتے ،اگر صحابه کرام علیم الرضوان اختلاف نه کرتے تہارے لئے رخصت نہ ہوتی \_ بے شک اختلاف کی تین اقسام ہیں: \_(1) اصول (بنیادی عقائد) میں اختلاف اور اس میں شک نہیں کہ یہ گمراہی اور تمام فساد کا سب ہے، ای کے غلط ہونے کی طرف قرآن میں اشارہ ہے۔ (2) آراء اور جنگی معاملات میں اختلاف ادرای طرف نبی صلی الله علیه وآله وسلم نے اشارہ کیا جب حضرت معاذ اور ابومویٰ رضی الله تعالی عنهما کویمن کی طرف بھیجا کہ اطاعت کرواختلاف نہ کرو۔ شک نہیں کہ بیہ اختلاف حرام ہے کہ اس میں دینی صلحتیں ضائع ہوتی ہیں۔ (3) فروغ مسائل میں اختلاف جیے حلال وحرام وغیرہ کے مسائل میں اختلاف۔ (بیاختلاف جائز ہے۔) (روح المعاني ،في تفسير، أل عمران ، آيت 105، جلد4، صفحه 24، دار إحياء التراث العربي ،بيروت) مَثَكُو ة شريف كى صديث بإك مين بين عن عمر بن الحطاب قال سمعت

. رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول سألت ربي عن اختلاف أصحابي من بعدى فأوحى إلى يا محمد إن أصحابك عندى بمنزلة النجوم في السماء بعضها أقوى من بعض ولكل نور فمن أحذ بشيء مما هم عليه من اختلافهم فهو عندي على هدى" رجمه :حفرت عمر بن خطاب رضى الله تعالى عنه فرمات بي مين نے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے سناحضور صلى الله عليه وآله وسلم فرماتے ہيں ميں نے ا پنے رب سے اپنے بعد صحابہ میں ہونے والے اختلاف کے متعلق سوال کیا ،تو مجھ پروحی کی گئی اے محمصلی الله علیه وآله وسلم! بے شک آپ کے اصحاب آسمان کے ستاروں کی مانند ہیں بعض بعض سے قوی ہیں، تمام کے تمام روشی ہیں، ان اختلاف ہونے پر جوجس کی

إنسانًا ثم خرج يسأل فأتى راهبا فسأله فقال له هل من توبة ؟ قال لا فقتله فحعل يسأل فقال له رجل ائت قرية كذا وكذا فأدركه الموت فناء بصدره نحوها فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب فأوحى الله إلى هذه أن تقربي وأوحى الله إلى هذه أن تباعدي وقال قيسوا ما بينهما فوجد إلى هذه أقرب بشبير فبغفر له" ترجمه:سيدناابوسعيدخدري رضي الله تعالى عنه تبي كريم صلى الله عليه وآلہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فر مایا بنی اسرائیل میں ایک شخص تھا جس نے ننانوے آ دمیوں کو آل کیا تھا، پھر (نادم ہوگر) مسئلہ یو چھنے نکلاتو ایک راہب کے پاس آیااور اس سے کہا کہ کیا میری توبہ قبول ہوسکتی ہے؟ اس نے کہانہیں۔اس مخص نے راہب کو بھی مار ڈالا پھر دوسرے سے مسلہ بوچھاتواس نے کہا کہ تو فلا البستی میں جا۔ راستے میں اس کو موت آپیجی (مرتے مرتے) اس نے اپناسینداس بنتی کی طرف جھکا دبا۔اب رحت اور عذاب كے فرشتے جھكڑنے لگے تو اللہ تعالیٰ نے اس بستی کو (جس طرف وہ جار ہاتھا) بی تھم ویا کہاں شخص سے نز دیک ہوجااوراس بستی کو (جہاں سے وہ نگلاتھا) میتکم دیا کہنواس سے دور ہوجا۔ پھر فرشتوں سے فرمایا ایسا کرو کہ جہاں بیمراہے وہاں سے دونوں بسیزاں ناپو (نایا) تو دیکھا کہ وہ اس بستی ہے ایک بالشت زیادہ نزدیک نکلاجہاں وہ تو ہرکرنے جارہا تھا، پس اسے بحش دیا گیا۔

(صحيح بخاري، كتاب الانبياء،باب أم حسيست أن أصحاب الكهف والرقيم، جلد3،صفحه1280،دار ابن كثير، اليماسة،بيروت)

حضور داتا سرکا ررحمة الله عليه كے جم عصر حضرت البوشكورسالمي رحمة الله عليه اين عقائد يركهي كتاب تمهيد ابوشكورسالمي مين لكهة بين: "حضرت عبدالله ابن عمر دبن العاص رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں ہم حضورا قدس صلی الله علیہ دا کہ وسلم کے دربار میں بیٹے ہوئے

بچہ لے گیا۔ دونوں نے اپنا مسئلہ حضرت داؤ دعلیہ السلام کے بارگاہ میں رکھا تو حضرت داؤ د علیہ السلام نے (غوروفکر کرکے) فیصلہ بڑی کے حق میں دیدیا۔وہ دونوں حضرت سلیمان علیہ السلام کے پاس حاضر ہوئیں اور انہیں اس واقعہ اور فیصلے کی خبر دی۔حضرت سلیمان علیہ السلام نے فر مایامیرے پاس چھری لاؤمیں بچہ کاٹ کرآ دھا آ دھا کر کے دونوں کودے دیتا ہوں۔اس پر چھوٹی نے کہااییا نہ کریں اللہ عز وجل آپ پر رحم فرمائے ، پنے بچہاس (بڑی) کل ہے۔اس پرحفرت سلیمان علیہ السلام نے فیصلہ چھوٹی کے حق میں دیدیا۔

(صحيح مسلم، كتاب الاقضية، باب بيان اختلاف المجتمدين ، جلد 3، صفحه 1344 ودار إحياء

اسى طرح احاديث ميس حضرت آدم عليه السلام اورموسى عليه السلام ميس اس موضوع برمناظرہ ہوا كەحفرت آدم عليه السلام كاجنت سے زمين برآنے كاسب درخت سے کھانا ہے یائمیں؟ اور حضرت آ دم علیہ السلام موی علیہ السلام پر غالب آئے۔

قصة ومعليه السلام كم تعلق ب- ﴿ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَا الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: مجصعالم بالاكى كياخرتقى جبوه جفكرت تحد (سورت ص،سورت38،آیت69)

تفسير روح البيان مين علامه اساعيل حقى رحمة الله عليه اس آيت كي تفسير مين فرمات ين "والمراد به عند ملا الملائكة وآدم عليهم السلام وإبليس" ترجمه: اس سے مراد فرشتوں، آدم علیہ السلام اور شیطان کا واقعہ ہے۔

(تفسير روح البيان،جلد8،صفحه78،المكتبة القدس، كوثثه)

بخارى ومسلم شريف كى حديث بإك ب"عن أبى سعيد رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه و سلم قال كان في بني إسرائيل رجل قتل تسعة وتسعين

تھے،ہم نے ایک آ دازی کہ ابو بکر وعمر رضی اللہ تعالی عنہما کی آ وازیں بلند ہور ہی ہیں،حضور صلی الله علیه وآله وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں اور بہت ہے آ دمی بھی ان کے ساتھ ہوتے ہیں۔حضور صلی الله علیہ یو چھتے ہیں او کچی کیوں بول رہے تھے؟ تمہاری آ وازی کیوں بلند ہور جی ہیں؟ ابو بکر رضی اللہ تعالی عنه عرض کرتے ہیں بیار سول اللہ صلی اللہ علید آلدوسلم ایک مسئلہ ہیں گفتگو کرتے ہوئے جاراا منتلاف ہوگیا، میں کہتا ہوں کہ خیر دشر سب الله تعالیٰ کی طرف سے ہے۔حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه عرص کرتے ہیں کہ یارسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ميرامؤقف ہے كه خيرالله تعالى كى طرف سے ہے اور شربندوں كى طرف سے ہوتا ہے۔ اب یارسول الله صلی الله علید وآلہ وسلم ہم سے سس کا قول مجھ ۔ ہے؟ رسولِ الله صلى الله عليه وآله وسلم نے ارشا وفر با إميں وہ فيصله کروں گا بھوجھزت اسرائيل على السلام ن برنبل اور ميكائيل عليه السلام كے درميان كيا تفا۔ ( كوبا اس سله ميں اختلاف صحابه كرام كي طرح فرشتوں مين بھي تھا۔)

اے عمرا (اس منلہ میں) جرئیل نو تمہاری طرح کہتے تھے اور ابے ابو کرا میکائیل تمہاری طرح کہتے تھے۔ جرئیل علیہ السلام نے فرمایا ہم نے اس مسکلہ میں اختلاف كيا توزيين والے اس مريكه ميں اختلاف كرتے ہيں۔ يہاں تك كه جرئيل ومبكائيل نے حضرت اسرافیل علیه السلام کوحاتم بنایا حضرت اسرافیل علیه السلام نے لوح محفوظ میں الله نعالیٰ کی قضاء کےمطابق فیصلہ کیا۔اللہ تعالیٰ نے تکم دیا اے ابوبکر انتہارے قول کےمطابق اوراے عمر! تمہارے قول کے موافق حکم نہیں فر مایا۔ حضرت عمر فاروق رضی الله فعالیٰ عنہ نے عرض كى مارسول الله صلى الله عليه وآله وسلم! مين الله عين ويدكر تا مول "

(تمهيد ابوشكور سالمي: صفحه 135 فريد بك سفال، الأسور)

فقهی اختلافات صحابه کرام علیم الرضوان میں بھی ہوتے تھے چنانچہ بخاری شریف مي بي عن عكرمه ان اهل المدينة سالو ا ابن عباس عن امرء اة طافت ثم حا ضت قال لهم تنفر قالو الا ناحذ بقولك وندع قول زيد بن ثابت قال اذا قدمتم المدينة فاستلو ا فقدموا المدينة فكا ن في من سالوا ام سليم فذكرت حديث صفية" رجمه: حفرت عكرمدرض الله عندبيان كرتے بين كمامل مديند نے حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما سے بیسوال کیا کہ جس عورت نے طواف (زیارت) کرلیا ہو پھراس كوهض آجائة طواف وداع كے بغيرواليس جاسكتى ہے؟ حضرت ابن عباس نے فرمايا جا عتى ب- ابل مدينه نے كہا كہ ہم آپ كے قول كى دجہ سے زيد بن ثابت رضى اللہ عند كے قول کور کنہیں کریں گے کیونکہ حضرت زید بن ثابت کہتے ہیں کہ وہبیں جاسکتی ۔ حضرت ابن عباس رضى الله عنه نے فرمایا جب تم مدینه جا وَ تو اس مسلم ی تحقیق کرلینا۔ جب وہ مدینه میں آئے تو انہوں نے حضرت اسلیم سے بوچھا انہوں نے حضرت صفید کی بیصدیث بیان کی کہالیی صورت میں رسول الله صلی الله علیه وسلم نے حضرت صفیہ کوطواف وداع کئے بغیر جانے کی اجازت دی تھی۔

(صحيح البخاري ، كتاب الحج ، باب إذا حاضت المرأة بعدما أفاضت ، جلد 2، صفحه 625، دار

بهريهي صحابه كرام عليهم الرضوان كالختلاف ائمه مجتهدين مين منتقل موكبيا چنانچيشاه ولى الله محدث و الوى الانصاف في بيان اسباب الاختلاف مين فرمات بين "وبالحملة فاختلفت مذاهب أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وأحذعنهم التابعون كل واحدما تيسر لـه فحفظ ما سمع من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ومذاهب الصحابة وعقلها وجمع"ر جمه: بالجمله نبي كريم صلى الله عليه وآله وكلم

معدد فق المعدد ا

كے صحابہ كے مسائل ميں مختلف مدا مب تھے اور تا بعین نے انہی سے اختلاف ليا اور ہرا يك نے جواسے آسان لگالیا،اسے یاد کیا جواحادیث رسول صلی الله علیه وآله وسلم، مذاہب صحابہ تق أنبيل مجما ، حفظ كيا اورجم كيا- (الانصاف في بيان اسباب الانصاف، صفحه 29 ، دار النفائس) ثابت ہوا كەفروغى مسائل ميں اختلاف ہونا مذموم نہيں بيہ قي ،طبراني ، ديلمي ، جامعصغیر، كنزالعمال كى حديث پاك ب"اختلاف امتى رحمة" ترجمه: ميرى امت میں اختلاف رحمت ہے۔

(مسند الإمام أحمد بن حنبل،جلد30،صفحه391، مؤسسة الرسالة،بيروت ) علامه مناوى رحمة الله عليه فيض القدريم بن قرمات بي "وفي العقائد لابن قدامة الحنبلي أن احتلاف الأئمة رحمة واتفاقهم حجة" عقا كدائن قدامة بلي میں ہے کہ ائم کا اختلاف رحمت ہے اور اتفاق جحت ہے۔

(فيض القدير،جلد1،صفحه132،دارالكتب العلميه ،بيروت)

اسلاف نے فروعی مسائل میں اختلاف کی نہ صرف تائید کی بلکہ اسے فقاہت میں شاركيا، فرماتے بين "من لم يعرف اختلاف العلماء ، فليس بعالم" ترجمه: جوعلماء ك اختلاف كي معرفت نهيس ركه تاوه عالم نهيس-"من لم يعرف احتلاف الفقهاء لم تشم أنيفه رائحة الفقه" ترجمه: جوفقهاء كاختلاف كي معرفت نهيس ركهتااس في فقه كي خوشبوكو پایانهیں۔امام احدرضی الله تعالی عند نے حضرت سعید بن جبیر رضی الله تعالی عند سے روایت كيا كمانهول في فرمايا "من عَلِمَ احتلاف الناس فقد فقه "ترجمه: لوكول كاختلاف كوجان گيا تحقيق وه فقيه هو گيا \_حضرت قناده رضي الله تعالى عنه سے حضرت سعيد بن ميتب رضی اللہ تعالی عنہ نے کہامیں نے کسی کونہیں دیکھا کہ اختلافی مسلم میں آپ سے سوال كر \_\_ حضرت قاده رضى الله تعالى عنه نے فرمايا "إنسا يسأل من يعقل عما يحتلف

فيه فأما ما لا يحتلف فيه فلم نسأل عنه "ترجمه: سوال وبي يوچما عرافتلاف سمجتاب جواختلاف نبيل مجهتاوه بهم سے سوال نبيل كرتا۔

کیکن میراختلاف کرنے کی اجازت اے ہے جوفقیہ بھی ہو۔فقہائے کرام وائمہ مجہدین بغیر دلیل شرعی اختلاف رائے نہیں کرتے تھے چنانچہ حضرت سیدی عبدالوہاب الشعراني رحمة الله عليفرمات بين "وقد تتبعت بحمد الله تعالى ادلة المحتهدين فلم اجد فرعاً من فروع مذاهبهم الا وهو مستند الى دليل اما آية او حديث او قياس صحيح وكلها مقتسبة من شعاع نور الشريعة التي هو الاصل و محال ان يوجد فرع من غير اصل" ترجمه: ميل في ستبع كيااوراس نتيجه يريبنيا كممّام ائم مجتهدين رضوان الله عليهم نے جو بيان كيا ہے كى ندكى دليل شرعى سے بيان كيا ہے اور بير بات محال ہے کہ کوئی ایسا مسلمان مقدس ہستیوں نے بیان کیا ہوجس کی اصل شریعت میں نہلتی ہو۔

(اليواقيت والجواس جلد2،صفحه475، دارالاحياء التراث العربي ،بيروت) موجودہ دور میں دوچار کتابیں پڑھ کر ہر کوئی جید فقہاءتو کیا ائمہ مجتهدین ہے اختلاف كرناشروع كرديتا باوردليل كيطور يريمي روايات سناديتا ب- بداختلاف تهيس بلكەخلاف ہے جو باعث فتنہ ہے۔

## فصل سوم: اختلاف کی وجوہات

فقہی مسائل میں اختلاف ہونے کی درج ذیل وجوہات پیش خدمت ہیں جو مختلف کتب ہے لے کراضا فد کے ساتھ لکھی گئی ہیں:۔

بہلاسبب: ۔ ایک نقیہ کے پاس وہ دلیل پہنچ جائے اور خالف جس نے خطاکی اس کے پاس وہ دلیل نہیجی ہو۔ابیا ہوجانے کا ثبوت صحابہ کرام علیم الرضوان کے دور میں بھی ہے۔جیسے حاملہ عورت کا اگر شو ہرفوت ہوجائے تو اس کی عدت جار ماہ دس دن ہوگی یا

بچه پیدا مونے تک؟ حضرت علی وابن عباس رضی الله تعالی عنهم کی رائے تھی کہ اگر بچہ چار ماہ وں دن سے قبل بیدا ہو جائے تو عدت ختم نہ ہوگی جب تک جار ماہ دس دن پورے نہ ہو جائیں اور اگر چار ماہ دی دن پورے ہوگئے اور بچہ پیدانہ ہوا تو عدت بچہ پیدا ہونے تک حَمُلَهُنَّ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اورحمل واليول كي ميعاديد يح كدوه ايناحمل بحن ليل\_ (سورة الطلاق سورت 65، أيت4)

دوسرى آنت مي ٢ ﴿ وَالَّهِ فِينَ يُتَوفَّوُنَ مِنْكُمُ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَّتَ رَبُّ صُنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشُهُرٍ وَّعَشُرًا ﴾ ترجمه كنزالايمان: اورتم مين جوم ين اور يبيال چھوڑي وه چارمينے دل دن اپنے آپ کورو كر ہيں۔

(سورة البقرة اسورت 2 أيت 234)

حضرت علی وابن عباس رضی الله تعالی عنهم کے نز دیک ان دونون آیات میں عموم وخصوص ہے اس لئے انہوں نے ان دونوں آیات کو جمع کرکے بیرائے قائم کی۔جبکداس مئله میں صرح حدیث ہے کہ حاملہ عورت کا اگر جار ماہ دی دن سے قبل بچہ پیدا ہوجائے تو عدت فتم موجاتی ہے۔ مسلم شریف کی صدیث پاک ہے "أن أب سلمة بن عبد الرحمن وابىن عباس اجتمعا عند أبي هريرة وهما يذكران المرأة تنفس بعد وفاة زوجها بليال فقال ابن عباس عدتها آخر الأحلين وقال أبو سلمة قد حلت فجعلا يتنازعان ذلك قال فقال أبو هريرة أنا مع ابن أحي يعني أبا سلمة فبعثوا كريبا مولى ابن عباس إلى أم سلمة يسألها عن ذلك فجاء هم فأخبرهم أن أم سلمة قالت إن سبيعة الأسلمية نفست بعدوفاة زوجها بليال وإنها ذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فأمرها أن تتزوج" ترجمه:حضرت ابوسلم بن عبد

الرحمٰن اور ابن عباس رضى الله تعالى عنهم حضرت ابو ہر ریرہ رضی الله تعالی عنه کے پاس جمع ہوئے اور ذکر کیا حاملہ عورت کا شوہر کی وفات کے کچھ دنوں بعد نفاس شروع ہو گیا (تو عدت کے متعلق کیا حکم ہے؟) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہمانے فر مایا اس کی عدت اب جار ماہ دس دن ہے۔ ابوسلمہ رضی اللہ تعالی نے فر مایا اس عورت کی عدت ختم ہوگئی۔اس مئله میں اختلاف ہوا۔حضرت ابو ہریرہ رضی الله تعالیٰ عنہ نے فرمایا میری رائے اپنے بھائی ابوسلمہ کے ساتھ ہے۔ انہوں نے ابن عباس کے مولی کریب کو (حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زوجہ)ام سلمہ رضی اللہ تعالی عنہا کے پاس یہ بھیجا کہ بیمسئلہان سے بوچھو۔ پھر کریب مسلہ پوچھ کران کے پاس واپس آئے اور کہا حضرت امسلمہ رضی اللہ تعالی عنها فرماتی ہیں سبیعه اسلمیہ نے اپنی شوہر کی وفات کے چند دنوں بعد بچہ ہوگیا اور انہوں نے رسول الله صلی الله عليه وآله وسلم سے (عدت اور نكاح كے متعلق بوچھا) تو حضور صلى الله عليه وآله وسلم نے الہیں نکاح کی اجازت دیدی۔

(صحيح مسلم ، كتاب الطلاق ، باب انقضاء عدة - ، جلد4، صفحه 201، دار الجيل، بيروت) اگر حضرت علی اور ابن عباس رضی الله تعالی عنهم تک به حدیث پینج جاتی تو به مرکز ال كے خلاف ند كہتے۔

ووسراسبب: حدیث پنچ مگرروایت کرنے والا تقدنه ہواوراسکی روایت دوسری قوی حدیث کے مخالف ہوتو اس صورت میں اختلاف ہوجا تا ہے۔ جیسے فاطمہ بنت قیس رضی الله تعالی عنها کی حدیث تین طلاقوں کے بعد بائنہ ہونے والی عورت کے متعلق ہے کہ اسے نہ نفقہ ملے گا اور ندر ہاکش سوائے مید کہ وہ حاملہ ہونہ بیر وایت تعنی قرآن كَ وَالْفَ بِ ﴿ وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ حَمْلِ فَأَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعُنَ حَمُلَهُنَّ ﴾

ترجمه كنز الايمان: اورا گرحمل واليال مول توانهين نان ونفقه دويهال تك كهان كے بچه بيدا (سورة الطلاق سورت 65 آيت 6)

اس لئے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے فاطمہ بنت قیس والی روایت کو شليااور فرمايا "أنشرك قول ربنا لقول امرأة لا ندرى أذكرت أم نسيت؟ "ترجمه: كيا ہم اللّٰعز وجل کا حکم چھوڑ دیں ایک عورت کے کہنے پرجس کا ہمیں پہنہیں کہاس نے یا در کھا یا بھول گئی۔ای طرح فقہائے کرام ایک غیر ثقه کی حدیث کو چھوڑ کر دوسری قوی حدیث کو لے لیتے ہیں اور بعض فقہاء دوسری روایت کو سیح جانے ہوئے لے لیتے ہیں جس سے

تليسرا سبب: ۔ حديث كو بھول جانا بھى اختلاف كا سبب ہوتا ہے جيسے حضرت عمر فاروق اورحضرت عمار بن یاسررضی الله تعالیٰ عنهما کوحضورصلی الله علیه وآله وسلم نے جہاد کے لئے بھیجااور راستے میں ان دونوں پرغسل واجب ہوگیا۔تو حضرت عمار رضی اللہ تعالی عندنے اجتہاد کیا اور تراب سے ایسے طہارت حاصل کی جیسے پانی سے کرتے ہیں لیمی پورے جسم برمٹی مل کی پھرنماز پڑھی۔حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے نماز نہ پڑھی۔ جب حضور صلى الله عليه وآله وسلم كے پاش واپس آئے تو حضور صلى الله عليه وآله وسلم في ان کی رہنمائی فرمائی اور ممار کو تیم کا طریقہ بتایا۔حضرت عمار بن یاسریہی حدیث حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عنه كي خلافت ميں بتاتے تھے اور حضرت عمر رضي الله تعالى عنه فرماتے تھے کہ اگر عسل واجب ہوجائے اور پانی نہ ہوتو نماز نہ پڑھے اور تیمتم وضو کے قائم مقام ہے عسل جنابت کے نہیں۔حضرت عمار بن پاسر رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عنه كو بوراوا قعه ياو دلا يامگر حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عنه كويا دنيه آيا

اورفر مايا" اتق الله يا عمار فقال يا أمير المؤمنين إن شئت لم أذكره قال لا ولكن نوليك من ذلك ما توليت" ترجمه: اعمار الله عد رحض مارض الله تعالى عنه نے فرمایا اے امیر المؤمنین!اگرآپ جاہیں تو میں اس حدیث کو بیان نہ کروں گا۔حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه نے فر مایا ہم حمہیں حدیث بیان کرنے ہے منع نہیں کرتے بلکہ ہم تہمیں اس کام مے منع کرتے ہیں جس ہے تم بازنہیں آرہے۔(لیعنی عسل جنابت سے

(النسائي، كتاب الطهارت،باب ثوع آخر من التيمم - حلد1،صفحه183 دار المعرفة ،بيروت) اس مسلد میں حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله تعالی عند نے بھی حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى كى اتباع كى اوراسي موضوع پرحضرت ابن مسعود رضى الله تعالى عنبمااور ابوموسیٰ رضی الله تعالیٰ عنہ کے درمیان مناظرہ ہوا۔ جب حضرت ابومویٰ رضی الله تعالیٰ عنہ نے حضرت عمار رضی اللہ تعالی عنہ کا قول نقل کیا تو حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا کیاتمہیں معلوم نہیں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت عمار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قول قبول نه فرمایا تھا؟ حضرت ابوموی رضی الله تعالی عند نے فرمایا آپ اس آیت کے بارے میں کہا کہتے ہیں۔ ﴿ وَإِنْ كُنتُهُمْ جُنبًا فَاطَّهَرُوا وَإِنْ كُنتُهُم مَرُضَى أَوْ عَلَى سَفَر أَوْ جَاء َ أَحَدٌ مِنُكُمُ مِنَ الْغَائِطِ أَوْلَامَسْتُمُ النَّسَاء َ فَلَمُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَـمَّـمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِو جُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴿ رَجْمَهُ لَا اللهِ ال اورا گرخمهیں نہانے کی حاجت ہوتو خوب تھرے ہولواورا گرتم بیار ہویا سفر میں ہویاتم میں ے کوئی قضائے حاجت ہے آیا یاتم نے عورتوں سے صحبت کی اوران صورتوں میں پانی نہ پایامٹی سے تیم کروتو اسے منداور ہاتھوں کا اس سے سے کرو۔ (سورة المائده،سورت، آبت6)

اس پرحضرت ابن مسعود رضی الله تعالی عنه خاموش ہو گئے اور پھینہیں فر مایا۔ چوتھا سبب: \_دلیل پنچ مگراس سے مراد کوئی اور ہوجیے قرآن پاک میں ہے ﴿ أَوْلَا مَسْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: ياتم في عورتول صحبت كي -ال آيت ميل چھونے سے مراد جماع ہے مطلقا چھونا ہے؟ بعض نے ظاہری معنیٰ پر کہا کہ مطلقا چھونا ب-"وفهم آخرون أن المراد به الجماع، وهذا الرأى رأى ابن عباس رضي الله عنهما "ترجمه: اوردوس عروه في اس مي جيوف عمراد جماع لي، يهي رائ ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه کی ہے۔

حدیث یاک میں ہے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بنو قریظہ پر چڑ ھائی کے وقت فرمايا "لا يصلينَ أحدٌ العصر إلا في بني قريظة" ترجمه: كوني عصر كي نمازنه رير سع مگر بنوقریظہ میں ۔صحابہ کرام نے اس حدیث کی فہم میں اختلاف کیا ایک گروہ نے کہا اس ے مرادیہ ہے کہ بوقر بظہ کی طرف نکلوعصر کا وقت جب آئے تو ہم بوقر بظہ میں ہوں اوراگر عصر کا وقت راستے میں آجائے تو نمازعصر کو وقت پر پڑھ لیا جائے۔ دوسرے گروہ نے کہا بنو قريظه پرجا كرعصرى نماز پڑھى جائے اگر چينماز كاونت گزرجائے۔

اس طرح کئی آیات واحادیث کی فہم کی مختلف صورتیں ہونے کی وجہ سے اختلاف

**یا نچوال سبب: \_ جو دلیل پینجی مو وه منسوخ مو چکی بولیکن اس کا منسوخ مونا** معلوم نہ ہوجیسے رکوع میں اپنی دونوں متھیاو س کوملا کرا ہے گھٹنوں کے درمیان دبالینا پہلے تھا پھر پیچکم منسوخ گیا۔لیکن بعض صحابہ کرا میلیہم الرضوان کوشنح کاعلم نہ تھااس لئے وہ اس پڑمل كرتے رہے چنانچ بخارى شريف ميں ہے"عن أبى يعفور قال سمعت مصعب بن

سعد يقول صليت بحانب أبي فطبقت بين كفي ثم وضعتها بين فخذي فنهاني أبي وقال كنا نفعله فنهيناعنه وأمرنا أن نضع أيدينا على الركب " ترجمہ: حضرت ابو یعفو روضی الله تعالی عنه سے روایت ہے میں نے مصعب بن سعد سے سنا وہ کہتے ہیں میں نے اپنے والد صاحب کے پہلو میں نماز بڑھی ، میں نے اپنی دونوں ہتھیلوں کو ملالیا پھران دونوں کواپنے گھٹنوں کے درمیان دبالیا تو مجھے میرے والد نے منع كيااوركها كهمم اسطرح كرتے تھے تو جميں اس منع كرديا كيااورجميں تلكم ديا كيا كه جم الين باته (ركوع ميس) گفتنون پر رهيس-

(صحيح بعضاري اكتباب النصفة العسلوة اباب وضع الأكف على الركب في الركوع، جلد1، صفحه 273، دار ابن كثير، اليمامة ببروت)

نماز میں رفع یدین کرنے والی روایات بھی منسوخ میں چنانچیشارح بخاری علامة مينى رحمة الله عليه في حضرت عبدالله ابن زبير صنى الله تعالى عنه عدوايت كى "انه رأى رجلا يرفع يديه في الصلوة عند الركوع و عند رفع راسه من الركوع فقال له لا تفعل فانه شيء فعله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ثم تركه" ترجمه: آپ نے ایک شخص کورکوع میں جاتے اور رکوع سے اُٹھتے وقت ہاتھ اُٹھاتے ویکھا تو فر مایا كدايياندكياكروكيونكديدكام ہے جوحضور صلى الله عليه وآله وسلم نے پہلے كيا تھا پھر چھوڑ ديا۔ (عمدة القارى، كتاب الاذان، ابواب صفة الصلوة، باب رفع الدين في التكبيرة الاولى مع الافتتاح سواء، جلد5، صفحه 399، مكتبه رشيديه، كوئشه)

چھٹا سبب: مجہدایک نص یا اجماع کواس کے قوی نص واجماع کے معارض مونى وجرع چهوڙو يجي "أجمعوا على قبول شهادة العبدو آخرون قالوا أجمعوا على أنها لا تقبل شهادة العبد هذا من غرائب النقل" ترجمه: ال يراجاع

کہ غلام کی گواہی قبول ہے اور دوسرے گروہ نے کہا کہ غلام کی گواہی قبول نہ ہونے پراجماع ہے جو کہ غریب روایت ہے۔ بعض لوگ جب کسی ایک بات پر اتفاق کر لیتے ہیں اور کسی کو اس کے مخالف نہیں دیکھتے تو کہددیتے ہیں اس پراجماع ہے جبکہ تھم اس کے برعس ہوتا ہے اورىياختلاف كاسبب موتاب-

(الانصاف في بيان اسباب الاختلاف اصفحه 27-- ادار النفائس)

سأتوال سبب: -عالم كسي ضعيف حديث كودليل بنائ ياجوات دلال كيا بوه ضعیف ہو۔اسکی بے شارمثالیں مل جاتی ہیں جیسے و ہابی غیر مقلدا یک مجلس میں دی گئی انتہی تین طلاقول کوایک شار کرتے ہیں اور دلیل کے طور پر بیحدیث پیش کرتے ہیں "عن ابن عباس قال طلق ركانة بن يزيد امرأته ثلاثًا في مجلس واحد، فحزن عليها حزنًا شمديدًا، فسأله النبي، عليه السلام كيف طلقتها؟ قال ثلاثًا في مجلس واحد، قال إنما تلك واحدة، فارتجعها إن شئت ، فارتجعها" ترجمه: حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنہ سے مروی ہے رکانہ بن پزیدرضی الله عنہ نے اپنی زوجہ محتر مہ کوایک ہی مجلس میں تین طلاقیں دے دیں اور پھراس بات سے عملین ہوکررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت مبارک میں حاضر ہوکراس بارے میں دریا فت کیا۔ تورسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ آپ نے کیے طلاق دی ہے؟ توانہوں نے جواب دیا کہ میں نے تین طلاقیں اکٹھی دیں ہیں۔رسول الله علیہ وسلم نے فرمایا بیا یک طلاق ہے۔اگرتم جا ہو توانی زوجہ سے رجوع کر لوتو انہوں نے رجوع کر لیا۔

بیر حدیث ضعیف ہونے کے ساتھ ساتھ دوسری کثیر سیجے حدیثوں کے مخالف ہے اس لئے قابل عمل نہیں چنانچہ امام نووی رحمة الله عليه فرماتے ہيں "و أما الرواية التي رواها

المخالفون، أن ركانة طلق ثلاثًا فجعلها واحدة ، فرواية ضعيفة عن قوم مجهولين وإنما الصحيح منها ما قدمناه أنه طلقها البتة ولفظ (البتة )محتمل للواحدة وللثلاث" ترجمه: وه حديث جوم الفين روايت كرتي بين كه حفرت ركانه في تین طلاقیں دیں تھیں ان کوایک کر دیا گیا بیروایت مجہول لوگوں سے ضعیف ہے اور سیحے وہی ہے جوہم نے پیچھے بیان کیا کہ حضرت رکانہ نے طلاق بتددی تھی اور افظ بتہ تین اور ایک کا

(صحيح سسلم ، كتاب الطلاق، باب طلاق الثلاث، جلد1، صفحه 478، قديمي كتب خانه ، كراجي) تسيح حديث سے ضعیف استدلال کی مثال ہیہ۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں کہ میں حضور انور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے کپڑے سے منی مل دیتی تھی۔اس حدیث سے بیاستدلال کرنا کمنی پاک ہے کیونکہ بیانسان کا مادہ پیدائش ہے كيے موسكتا ہے كدالي ياك چيزنا ياك سے بيدا مورام مابوطنيفدر حمة الله عليه كنزويك منی جس ہے ورنداس کے نکلنے سے عسل واجب ندہوتا ہاں آسانی کے لیے خشک منی کامل کر جھاڑ دینا کافی ہے جینے کہ کھلیان کا گندم جس پر بیٹاب پاخانہ کرتے ہیں تقسیم سے پاک ہوجاتا ہے اس سے میدلازم نہیں آتا کہ گو ہراور پیشاب پاک ہو یہ بھی ضعیف ہے کہ پاک انسان نا پاک منی ہے کیسے بنا، مال کا دودھ جوانسان کی پہلی غذا ہے حیض کےخون سے بنتا ہ، بلکہ خودمنی خون سے بن ہے تو کیا خون کو بھی پاک کہا جائے گا؟ بیتو خدا کی شان ہے کہ ناپاک و پاک سے اور پاک کونا پاک سے بناتا ہے۔

آ محوال سبب: - اختلاف ضبط مونا بھی ایک سبب ہے جیسے حضرت ابن عمر رضی الله تعالى عنه روايت كرتے ہيں كه حضور صلى الله عليه وآله وسلم نے فر مايا اہل خانه كے نوحه

قائل لهول الموت فيعمهما وقال قائل مرعلي رسول الله صلى الله عليه وسلم بحنازة يهودي فقام لها كراهة أن تعلو فوق رأسه فيحص الكافر "ترجمه: جثاره و کھے کر کھڑے ہونا ملائکہ کی تعظیم کے لئے ہے جنازہ جا ہے موس کا ہویا کافر کا،ایک گروہ نے کہا کافریا موس کا جنازہ و مکھ کر کھڑے ہونا موت کے خوف کے سبب ہے، ایک گروہ نے کہاحضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس سے یہودی کا جنازہ گزرہ تو آپ اس کئے کھڑے ہوئے کہ یہودی کا سرے اوپر ہونے کو بُرا جانا تو پیکھڑے ہونا کافر کے جنازہ كما تهم فاص ب (الانصاف في بيان اسباب الاختلاف ،صفحة 27-، دارالنفائس)

وسوال سبب: دومختلف روایات میں منسور نم ہونے یا نہ ہونے میں اختلاف ہونا جیسے رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم نے خیبروالے سال متعد کی رخصت دی پھراس سے منع كرديا" فقال ابن عباس كانت الرحصة للضرورة والنهى لانقضاء الضرورة والحكم باق على ذلك وقال الحمهور كانت الرخصة إباحة والنهي نسخا لها" ترجمه: حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عندنے كها كدرخصت ضرورت كے تحت تقى اورممانعت ضرورت ختم ہونے برتھی اور متعہ کرنے کا حکم ابھی باقی ہے۔جمہورعلاء نے فر مایا کہ متعہ کی رخصت مباح کی تھی اور اس سے ممانعت متعہ کے منسوخ ہونے پڑتھی۔

(الانصاف في بيان اسباب الاختلاف اصفحه 27 مدار النفائس)

حضرت ابن عباس رضي الله تعالى عندنے بعد ميں متعد كے جواز سے رجوع كرليا تفااورآپاس كرام ہونے كے قائل تھے۔

دوسری مثال قبلہ کی طرف منہ یا پیٹھ کر کے استنجاء کرنے کی ہے۔علماءنے فرمایا بیہ تكم منسوخ نهين الهذانة قبدكي طرف مندًا بياجائ نديبيت "ورآه جابر يبول قبل أن يتوفى

کرنے پرمیت کوعذاب ہوتا ہے۔حضرت عا کشدرضی اللہ تعالیٰ عنہائے حضرت ابن عمر رضی الله تعالی عنه کی اس بات کو بھول و اشتباہ کہا چنانچہ مسلم شریف کی حدیث پاک ہے " وأنكرت عائشة ونسبتهما إلى النسيان والاشتباه عليهما وأنكرت أن يكون النبى صلى الله عليه و سلم قال ذلك واحتجت بقوله تعالى ﴿ولا تزر وازرة وزر أخوى، قالت وإنما قال النبي صلى الله عليه و سلم في يهودية إنها تعذب وهم يبكون عليها يعني تعذب بكفرها في حال بكاء أهلها لا بسبب البكاء " ترجمه: حضرت عا كشرضي الله تعالى عنها في حضرت ابن عمر رضي الله تعالى عنه كي بات كاا نكاركيا اوراس كوبھول اوراشتباه كها اوراس كانبھى ا نكاركيا كەحضورصلى الله عليه وآله وسلم نے ایسافر مایا ہے۔اور دلیل بہ پکڑی کہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا ایک کا بوجھ دوسرے پرنہیں ڈالا جائے گا۔حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہانے فرمایا بیہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہودیہ کے بارے میں فر مایا کہ اس کے اہل خانداس پر دور ہے ہیں اور اس پر عذاب ہو ر ہا ہاور بیعذاب رونے کے سب تہیں بلکہ کفر کے سب ہور ہا ہے۔

(صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب الميت يعذب بيكاء أبله عليه، جلد 2، صفحه 638 ، دار إحيا،

حضور صلی الله علیه وآله وسلم کی حدیث یہودی کے ساتھ خاص تھی اور حضرت این عمر رضی الله تعالیٰ عندنے بیسمجھا کہ سی بھی میت پراہل خاند کے رونے سے اس کوعذاب ہوتا

نووال سبب: علم كى علت مين اختلاف موجاتا ہے جيے جنازه ديم كر كھڑے مونے كم تعلق ،" فقال قائل لتعظيم الملائكة فيعم المؤمن والكافر وقال

والعرف، أو بسبب إطلاق اللفظ تارة وتقييده تارة أو بسبب احتلاف الإعراب، أو الاشتراك في الألفاظ "ترجمه: اختلاف كاسبب لفظ كالمجمل مشترك عموم وضوص میں متر دوہونا ،حقیقت اور مجاز کے مابین ہونا،حقیقت اور عرف کے مابین ہونا، بھی لفظ كالمطلق اورتبهي مقيد بهوناءلفظ كے اعراب ميں اختلاف ہونا اور الفاظ ميں اشتراك ہونا (الفقه الاسلامي والإدلة،جلد1،صفحه66،دار الفكر،دسشق)

چود ہوال سبب: حدیث کے مجمل ہونے کی وجہ سے اختلاف ہوناجیسے دو نمازوں کو اکٹھا کرنے اور امام کے پیچھے قر اُت کا مسلہ ہے۔قر آن پاک اور کثیر صحیح مدیثوں سے ثابت ہے کہ ہرنماز کواپنے وقت میں پڑھا جائے۔اب ایک حدیث پاک -"عن ابن عباس قال جمع رسول الله صلى الله عليه و سلم بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء بالمدينة من غير حوف ولا مطر" ترجمه:حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنه نے فر مایا نبی صلی الله علیه وآله وسلم ظهر وعصر بمغرب وعشاء مدینه منوره میں بغیر بارش اور بغیرخوف کے جمع فرما لیتے تھے۔

(سنن ابو دائود، كتاب الصلوة، باب الجمع بين الصلاتين، جلد1، صفحه 387 دار الفكر ، بيروت) اس حدیث کو لے کر غیر مقلدظہر کے وقت عصر بھی پڑھ لیتے ہیں اور مغرب کے وتت عشاء براه ليت بين -جبكه بيرهديث مجمل بين اورمجمل حديث بربغير تفصيل عظمل ورست نہیں ہوتا۔اس حدیث میں دونماز وں کواکھا کرنے کا شوت توہے مگریہ تفصیل نہیں كركيے جمع فرمائيں آيا عصر كوظهر كے وقت ميں برا هايا ظهر كوعصر كے وقت ميں \_ در حقيقت يبح كرنا هيقة ندتها بكه صورة تهاليني ظهرعصرك وقت مين نديرهي بكه ظهرك آخروقت مل ظہر پر بھی اور عصر کے اول وقت میں عصر پڑھی ، یہی عمل درست اور سیجے حدیثوں کے

بعام مستقبل القبلة فذهب إلى أنه نسخ للنهى المتقدم " ترجمه: حضرت جابرضي الله تعالیٰ عندنے حضورصلی الله علیه وآله وسلم کے وصال سے ایک سال قبل قبله کی طرف منه كركے قضائے حاجت كرتے ويكھا۔اس حديث كى وجہ سے ايك علاء كا گروہ اس طرف گيا كه حضور صلى الله عليه وآله وسلم كا قبله كي طرف منه كركے قضائے حاجت كرنا اس كى ممانعت كو

جومنع کرتے ہیں انہوں نے اس حدیث کومنسوخ نہ مانا بلکہ اس کی تاویل کی ۔ بعض نے ان دونوں روایات کوجمع کیا اور فرمایا" أن النهی مختص بالصحراء فاذا کان فى المراحيض فلا بأس بالاستقبال والاستدبار "ترجمه: نمي صحراء كما ته فاص ہے جب کوئی پردہ حائل ہوتو قبلہ کی طرف منہ یا پیٹھ کرنے میں حرج نہیں۔''

(الانصاف في بيان اسباب الاختلاف ،صفحه 27-،دار النفائس)

گیار موال سبب: - ثانوی ماخذ مین اختلاف مونا - ائمه مجتهدین مین اختلاف کی بنیادی وجوہات میں سے ایک وجہ ٹانوی مآخذ میں اختلاف ہے۔استحسان،مصالح، مرسلہ ، تول صحابی استصحاب ،سد ذرائع وغیرہ میں کوئی کسی ٹانوی مآخذ مانتا ہے کوئی نہیں مانتا \_ كوئى قول صحابى كو جحت مانتا ہے كوئى نہيں مانتا وغيره \_

بارہوال سبب: ۔ اصولی تواعد میں اختلاف ہونا جیے کی کے زویک عام وغاص جحت نہیں کسی کے نز دیک حدیث مرسل جحت نہیں وغیرہ۔

تير جوال سبب: \_زياده اختلاف كاسبب لفظ كالمجمل ،مشترك وغيره مونا ي چِنانچِ الفقد الاسلامي والاولة مين ج"إما بسبب كون اللفظ محملًا، أو مشتركاً، أو متردداً بين العموم والخصوص، أو بين الحقيقة والمجاز، أو بين الحقيقة ( جامع الترمذي، كتاب الصلونة، باب ماجاء في ترك القرأة خلف الامام اذا حمر بالقرأة ، جلد 1، صفحه 170 ، مكتبه رحمانيه ، لا سور)

پندر ہوال سبب: بعض اوقات اختلاف رائے کی وجہ سائنسی تحقیق بھی ہوتی ہے۔ بعض اوقات کوئی چیز ایجاد ہوتی ہے اور اس کی حقیقت میں سائنسدان بھی متفق نہیں ہو تے بلکہ بعض کے نزد کیاس کی ماہیت کچھ ہوتی اور بعض کے نزد کی پچھ،جس کی وجہ سے مئله کی بنیادی حیثیت واضح نہیں ہویاتی جیسے اسپیکر میں نماز کا مئلہ ہے،اس میں ایک گروہ كامؤتف إسبيكريس آوازبدل جاتى ب،ان كاكهنا بالسيكركي آوازبولنے والے كى آواز نہیں بلکہ بولنے والے کی آواز ساؤنڈسٹم میں جا کرختم ہوجاتی ہے اور ساؤنڈسٹم ہارن میں ایک جدید آواز پیدا کرتا ہے جو بو لنے وا۔ لے کی آواز نہیں ہوتی ہے۔ دوسرا گروہ كہتا ہے كديد واز بولنے والے كى بوتى ہے الليكر صرف سے بلندكرد يا ہے۔ جن علماء نے آواز بدلنے کی سائنسی محقیق کولیا انہوں نے کہا اسپیکر میں نماز جائز نہیں اور دوسرے گروہ نے کہانماز جائز ہے۔

ایک رائے بیکھی بن علق ہے کہ عموم بلوی کے تحت اسپیکر پر نماز با نزہے۔

سولہواں سبب: \_بعض اوقات مسائل کے استفاط میں انتلاف ہوجاتا ہے جیے مووی کوعلاء کے ایک گروہ نے تصویر پر قیاس کر کے ناجائز کہ اور دیسرے گروہ نے آئے پر قیاس کر کے جائز کہا۔ای طرح نے مئلہ کوکسی دوسے مئلہ پر قیاس کرتے ہوئے اختلاف ہوجا تاہے۔

ستار موال سبب: \_اسباب سته كااستعال \_موجوده دور مين الغر اختاف كي وجدا سباب سته كااستعمال ہوتی ہے كوئى اسباب ستہ كے تحت كتب ميں ندكور مسكلہ في خلاف

خلاف نہیں اوراسی عمل کی تائید دوسری احادیث ہے ہوتی ہے چنانچہ امام طرانی رحمة الله علم مجم الاوسط ميس حديث بإك القل كرتے بيس "عن أبى سعيد قبال جمع رسول الله صلى الله عليه و سلم بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء وأجر المغرر وعبحل العشاء فصلاهما حميعا "حضرت الوسعيدرضي الله تعالى عنه فرمات بين رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے ظہر وعصر كوجمع فرمايا اورمغرب وعشاء كوجمع فرمايا مغرب مل تاخیرکرتے اورعشاء میں جلدی کرکے نماز پڑھتے۔

(المعجم الاوسط اباب من اسمه مجمود اجلد8 صفحه 71 دار الحرمين القابر،

بخارى شريف كى حديث بإك ب"عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال

كان النبي صلى الله عليه و سلم إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس أخر الظهر إلى وفت العصر ثم يحمع بينهما " رجمه: حضرت الس بن ما لك رضى الله تعالى عن فرمات ہیں اگر نبی کریم صلی ایڈ علیہ وآلہ وسلم سورج ڈھلنے سے پہلے سفر کرتے تو ظہر کوعصر کے وقت تك موخر كرتے تھے بھر دونوں نمازيں جمع فرماتے۔

(صمعيم بالساري بساب يسؤ خسر النظهام إلى العصمام إذا ارتبحل قبل أن تنزي الشم ب جلدا اصفحه 374 دار ابن كثير اليماسة اليروت)

ایک حدیث پاک جس میں ہے کہ جس نے فاتحہ نہ بڑھی اس کی نماز نہ ہوگ اس حدیث کا مطلب ہے کہ امام ومنفرو کے لئے فاتحہ ضروری ہے نہ کہ مقتدی کے لئے چنانچ امام ترندی اپنی جامع میں سیدنا جابر بن عبدالله انصاری رضی الله تعالی عنها ہے راویت الامسام" ترجمہ:جو کو کی رکعت بے سورہ فاتھ کے پڑھی اس کی نماز نہ ہوئی مگر جب امام کے

خُبِّتِ فِق اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِيِ

هــ" وقال الامام ابو عـمرو في آداب المفتّى اعلم ان من يكتفي بان يكون فتواه او عمله موافقا لقول او وجه في المسئلة ويعمل بما شاء من الاقوال والوجوه من غير نظر في الترجيح فقد جهل و حرق الاجماع" ترجمه: مجتهداور مقلدیں ہے کی کے لئے جائز نہیں ہے کہوہ غیرراج قول پرفتوی دیں یا فیصلہ کریں اس لئے کہ بیخواہش کی پیروی ہے اور بیرام ہے۔امام ابوعمر وآ داب المفتی میں فرماتے ہیں کہ جو خض رجیح میں غور کے بغیر محض اتن بات پراکتفاء کرتا ہے کداس کا فتوی یا عمل کسی بھی قول یا کی بھی وجہ کےمطابق ہوجائے اور وہ مختلف اقوال اور وجوہ میں سے جس پر چاہے کم کرتا ہے تو وہ جاہل ہے اور اس نے اجماع کو پھاڑ دیا۔

(شرح عقود رسم المفتى، صفحه 11،10 سمبيل اكيلمي الاسور)

اگر مجتهدین احناف میں اختلاف رائے ہوتو ترجیح امام اعظم کے قول کودی جائے گی ـ فقاؤ کی مند سیمیں ہے" لابد من معرفة فصلین احدهما انه اذا اتفق اصحابنا فی شيء ابو حنيفة وابويوسف ومحمد رضي الله تعالى عنهم لا ينبغي للقاضي ان يخالفهم برأيه والثاني ا ذا اختلفوا فيما بينهم قال عبدالله بن المبارك رحمه الله تعالى يؤخذ بقول ابي حنيفه رضي الله تعالى عنه لانه كان من التابعين و زاحمهم فسى الفتوى " ترجمه:ان دوضا بطول كى معرفت ضرورى ب-اول يهاكم جب جمارے اصحاب ابوحنیفه ، امام ابو پوسف اور امام محمد کسی بات پرمشفق ہوں تو قاضی کو بیہ نہیں جائے کہ اپنی رائے سے ان کی مخالفت کرے۔ دوم میر کہ جب ان حضرات میں باہم اختلاف ہوتو عبداللہ بن مبارک رحمة الله تعالى عليه فرماتے بيں كه امام ابوصنيف كا قول ليا جائے گا،اس لئے کہ وہ تا بعین میں سے تھے اور تا بعین کے مقابلہ میں فتوی دیا کرتے

فتوى ديتا ہاوردوسرااس كے موافق جس كى وجه سے اختلاف ہوجاتا ہے۔

المار ہوال سبب: \_ كم على بھى اختلاف كا سبب ہوجاتى ہے \_مطالعه كم مونا فتوى دين من تجربه نه بونا ،كسى مسلم كاجواب سرمرى نظر سے دينا وغيره-

\* انیسوال سبب: به دهری موجوده دور میں اختلاف کی سب سے بوی وجه ہے۔ گمراہ و بِعمل لوگوں کا اپنے دیتے ہوئے غلط فتوی سے رجوع اس لئے نہ کرنا کہ اس کی اوراس کے گروہ کی شان نہ کم ہوجائے۔ پھراس باطل پرڈٹے رہنااس پراٹٹی سیدھی ولیلیں دیناشد یداختلاف کاسب ہے۔ جیسے وہابیوں کا بدعت وشرک کی تعریفات ومفہوم کو جاننے کے باوجود بات بات پرمسلمانوں کو بدعتی ومشرک کہنا، ایک مجلس میں تین طلاقیں ہو جانے پر اجماع صحابہ ، فقہاء ومجہدین کے باوجود ایک ضعیف ومؤل حدیث پرعمل کرنا

# فصل جِهارم: اختلاف رائ مين رجح كاصول

جب سی مسلم میں اختلاف ہو جائے توعمل کس پر کیا جائے گا؟ اس کے بھی اصول ہیں، یہ بین کیا جاسکتا ہے کہ جس پر چاہیں عمل کرلیں علامہ شامی رحمۃ الله علیہ شرح عقو درسم المفتى مين فرماتے بين "ان الاجماع على منع اطلاق التحيير اي بان ينحتار ويتشهى مهما اراد من الاقوال في اي وقت اراد" ترجمه بمطلق اختيار ليني جس وقت چاہے جس قول کو جا ہے اختیار کرے اس کی ممانعت پراجماع ہوچکاہے۔

(شرح عقود رسم المفتى، صفحه 49،سميل اكيلمي، الاسور) الى طرح ايك اورمقام يرفرماتي بين "ان المحتهد والمقلد لا يحل لهما الحكم والافتاء بغير الراجح لانه اتباع للهوى وهو حرام اجماعا" پهر آگے

(فتاوي منديه، كتاب اد ب القاضي الباب الثالث ،جلد3،صفحه 312،مكتبه رشيديه، كوئڤه) اكرامام ابو بوسف اورامام محمد رضى الثار تعالى عنهماكسى مسئله ميس امام أعظم رضى الثد تعالی عنہ کے مخالف ہوں تو بھی امام اعظم رضی اللہ تعالی عنہ کے قول کوتر جیج ہوگی ۔ البت اگر اصحاب ترجیح قول صاحبین برکسی ضعف دلیل، یا ضروت، یا تعامل، یا اختلاف زمان کے سبب فتوی دیں تواس بڑل ہوگا۔ فقالی کا شامی میں ہے "و ما فسی جامع الفصولين من انه لـو مـعه احد صاحبيه احذ بقوله وان خالفاه قيل كذلك وقيل يخير الا فيما كان الاختلاف بحسب تغير الزمان كالحكم بظاهر العدالة وفيما اجمع المتأخرون عليه كالمزارعة والمعاملة فيختارقولهما " ترجمه: جوجامع الفصولين میں ہے کہ اگر صاحبین میں سے کوئی ایک امام کے ساتھ ہوں تو قول امام لیا جائے گا اور اگر صاحبین مخالف امام ہوں تو بھی ایک قول یہی ہے ( کدامام کے قول کولیا جائے )۔ دوسرا قول بہے تخیر ہوگی مراس مئلہ کے اندرجس میں تبدیلی زمانہ کی وجہ سے اختلاف پیدا ہوا ہوجیے ظاہر عدالت پر فیصلہ کرنے کا مسئلہ اور مزارعت ومعاملت جیے وہ مسائل جن میں متاخرين كااجماع موچكا بكانسب مين قول صاحبين اختيار كياجائے گا-

کسی مُسَلّه میں امام صاحب اور صاحبین میں اختلاف ہواور ترجیح بھی ثابت نہ ہوتو مجتبدا سے اختیار کرے گاجس کی دلیل اس کے نزد یک راج ہوجبکہ غیرمجتبدمفتی امام صاحب كے قول برفتوى وے گاچنانچ النھر الفائق شرح كنز الدقائق ميں ہے"اذا كان ابو حنيفة في حانب وصاحباه في حانب فالمفتى بالخيار والاول اصح اذالم يكن

(رد المحتار، كتاب القضاء ، سطلب يفتي بقول الامام على الاطلاق، جلد8، صفحه 39 سكتبه

المفتى معتهدا" ترجمه:جبامام ابوطنيفه ايك طرف مول اورصاحبين دوسرى طرف تو مفی کواختیارے اور قول اول اصح ہے جب کمفتی صاحب اجتماد نہ ہو۔

(النهرالفائق شرح كنز الدقائق ،كتاب القضاء،جلد3،صفحه 559، قديمي كتب خانه، كراجي) اگر کسی مسئلے میں امام مجتہد ہے دوقول مروی ہوں تو اس میں کس کوئر جیج دی جائے گ؟اس بركام كرتے ہوئے استار محتر م مفتی محد قاسم قادرى دامت بركاتهم العالية فرماتے ہں:اگر کسی مسئلے میں امام مجتبدے دوتول مردی ہوں توسب سے پہلے بیدد کھناضروری ہے كهيس مجتهدن ايك قول سے رجوع تونہيں كرليا تھا۔ اگر رجوع ثابت ہوجائے توجس تول کی مجتبد نے اختیار کیا اس کولیا جائے گا اور اگر کوئی ایس دلیل ند ملے تو بعد میں آنے والا مجتدا پنااجتہاد کرے گا اور دونوں اقوال میں ہے جس قول کو اپنے نزدیک دلائل کی روشنی م<mark>ں قوی سمجھے</mark> گااس پڑمل کرے گا اور اگر کوئی صورت دلائل کی روشنی میں راجح نہ ہو سکے تو غوروفكر كرے اور جس طرف دل مأكل ہواس برعمل كرلے ليكن بيربات ياور ہے كديد تكم عوام یا آج کل کے علماء کے لئے نہیں ہے بلکہ میں مجتبدین کے لئے جبکہ آج کل کی عوام کے لے علم بیہے کہ وہ اس مفتی کے فتوے بڑمل کریں جوعلم اور تقوی میں دوسروں سے بڑھ کر ہواور جو فقنہ کی تعلیم و تعلم میں مشغول ہے وہ متاخرین علاء کی پیروی کرے اور جواس کے زدیک زیاده درست اورزیاده مخاط صورت مواس برتمل کرے۔

(آداب فتوى، صفحه 146، مكتبه البلسنت ، فيصل آباد)

اگر کسی مسئله میں دوخفی مفتی غیر مجته دمختلف فتوی دیں تو اس پڑمل ہوگا جوزیادہ علم والا ب- الموسوعة الفقهيد مير ب" وإن احتلفوا، فللفقهاء في ذلك طريقان الملاهب جمهور الفقهاء الحنفية ، والمالكية ، وبعض الحنابلة ، وابن سريج والسمعاني والغزالي من الشافعية إلى أن العامي ليس محيرا بين أقوالهم يأخذ

قول کواختیار کرے۔اورا گرتفقہ میں متقارب اورورع میں کیسال ہیں تواب کثرت رائے كى طرف ميل كر عند من لا يعلم وهو اعذر له عند ربه عزو حل "ترجمه: كونكه اكثريت كى رائع مين درسكى كااحمال زياده بي چيزنه جانے والے کے لئے عنداللہ بڑاعذر ہے۔اوراگر کشرت بھی کسی طرف نہ ہومثلاً جارمتفقہ بیں دوا یک طرف دوا یک طرف ، تو جس طرف دل گواہی دے کہ بیاحسن یا احوط فی الدین ہے اس طرف میل اولی ہے ورنہ مختار ہے جس پر چاہے عمل کرے معین الحکام میں ع"ذكر الحسن بن زياد في ادب القاضي له الجاهل بالعلم اذا استفتى فقيها فافتاه بقول احد احذ بقوله ولايسعه ان يتعدى الى غيره، وان كان في المصر فقيهان كلاهما رضا يأخذ عنهما، فان احتلفا عليه فلينظر أيهما يقع في قلبه الله اصوبهما وسعه ان ياخذبه، فإن كانوا ثلثة فقهاء واتفق اثنان اخذ بقولهما ولايسعة أن يتعد الى قو ل الثالث " ترجمه حسن بن زياد في الى كتاب ادب القاضى میں ذکر کیا ہے کہ کوئی جاہل جب کسی فقیہ سے سوال کرے اور وہ اسے کسی ایک قول پر فقوی وعنووه اس فتوی کواپنائے اور غیر کی طرف جانے کی اس کواجازت نہیں۔اگرشہر میں دو مادی فقیہ ہوں تو دونوں سے جاہے رجوع کرے، اگر دونوں میں اختلاف ہوتو اسے عاہے کہ غور کرے جس کی بات دل میں درست سمجھاس کواپنائے توبہ جائز ہے، اور اگر شہر میں تین فقیہ ہوں اور دو کی رائے متفق ہوتو ان کی بات کواپنائے اور تیسرے کی طرف رجوع كى كنجائش اے نه موگ - " (فتاوى رضويه، جلد18، صفحه 496 ، رضافانون لايشن الاسور) ممکن ہوتو اختلاف میں الیم صورت نکالنی جا ہے کہ دونوں اقوال پڑعمل ہوجائے چنانچالفقيه والمنفقه ميل مخ وإذا احتلف حواب المفتين على وجهين فينبغي

بـمـا شاء ويترك ما شاء ، بل عليه العمل بنوع من الترجيح ، ثم ذهب الأكثرور منهم إلى أن الترجيح يكون باعتقاد المستفتى في الذين أفتوه أيهم أعلم فيأحذ بقوله ، ويترك قول من عداه" ترجمه: الرسي مسلمين مفتيان كرام مين اختلاف ہوتو ترجیح کے دوطریقے ہیں: ہجمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور بعض حنابلہ اور ابن سریج وسمعالٰ اورشا فعید میں سے امام غزالی حمہم اللہ اس طرف گئے ہیں کہ عام آ دمی کو اجازت نہیں کہ جم كا قول جا ہے كے اور جس كا جا ہے ترك كروے بلكداس كے لئے تكم ہے كدا يك كور إلى دے۔ پھراکٹر فقہاءاس طرف گئے کہ ترجیج مسئلہ پوچھنے والے کے اعتقاد کے ساتھ ہے، جے زیا دہ علم والاستحجاس کے قول پڑھل کرے اور دوسرے کے قول کو چھوڑ وے۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد32،صفحه48، دار الصفوة ،محرا

اگر دونوں مفتی برابر ہیں تو تیسرے سے پوچھا جائے چنانچہامام نووی رحمۃ اللہ عليه ني آداب الفتوى والمفتى والمستفتى مين فرمايا" وإن له يتسر جب عنده أحدهما استفتى آخر وعمل بفتوى من وافقه" ترجمه: اگردونوں ميں سي ايك كي ترجيح نه موعج تو تیسر مفتی سے بوچھا جائے اور تیسر امفتی جس کے موافق فتوی دے اس پرعمل کا

امام احمد رضاخان علیه رحمة الرحمٰن اس بارے میں فرماتے ہیں: اور (علماء) مختلف بين توجهان مين افقه واورع منهجهاس كالتاع كري" كما قيدمناه عن المحيط و الهنديه" (جيباكبهم في بهلم محيط اور منديد سے بيان كيا م) رسرًا جيد پير تنويرودريل م "اذا احتلف مفتيان في جواب حادثة احذ بقول افقههما بعد ان يكون او رعها " ترجمه: جب سي حادثه مين دومفتيول كااختلاف موتوان مين افقه پر ميز گار ك

للمستفتى أن يحمع بين الوجهين إذا أمكنه ذلك للاحتياط والخروج من الحلاف مثاله أن يفتيه بعض الفقهاء أن الفرض عليه في الطهارة مسح حميع رأسه وينفتيه بعضهم انه يجزئه مسح بعض الرأس وإن قل فإذا مسح جميعه كان مؤدياً فرضه على القولين جميعاً" ترجمه: الردومفتيول كجواب بين اختلاف ہوتو یو چھنے والے کے لئے مناسب سے کہ وہ دونوں طریقوں کو جمع کرلے اگر ممکن ہو، پی احتیاط اور خلاف ہے بچنا ہے۔مثل بعض نے فتوی دیا کہ وضو میں پورے سر کامسح کرنا فرض ہے اور بعض نے کہا کہ بعض سر کاسم کرنا فرض ہے اگر چیتھوڑ اسا ہو۔ تو اگر پورے سر کاسمح كرليا جائے تو دونوں فرض اقوال پڑمل ہوجائے گا۔

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه428،دار ابن الجوزي،سعوديه) اگردونوں کو جمع کرناممکن نہ ہوتو کہا گیا کہ جس نے حرام کا فتوی دیا اس پڑمل کیا جائے،اگر چدابیا ہرمسکلہ میں نہیں ہوتا۔خطیب بغدادی رحمة الله علیه فرماتے ہیں"و أما إذا لم يمكنه الجمع بين وجهي الخلاف لتنافيهما مثل أن يكون أحدهما يحل ويبيح والآحر يحرم ويحظر ، فقد قيل يلزمه أن يأحذ بأغلظ القولين وأشده لأن الحق ثقيل عن أبي عمرو ، قال قال عبد الله ألحق ثقيل قوي ، والباطل

دوسراحرام وممانعت کہتاہے،تو کہا گیالازم ہے کہ جوزیادہ سخت وشدت والاقول ہواہے لیا جائے کہ حق تقیل ہوتا ہے۔حضرت ابن عمر ورضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے حضرت عبد

خفیف "ترجمه: جب دونول طریقول کوجع کرناممکن نه موکدایک حلال ومباح کهتا ہے اور

الله رضى الله تعالى عندنے فر ماياحق تقيل وقوى ہے اور باطل بلكا ہوتا ہے۔

(الفقيه و المتفقه أجلد 2 ، صفحه 428 ، دار ابن الجوزي ، سعوديه )

بیتمام اصول اس وقت مرتب ہوں گے جب فتوی قرآن وحدیث و ظاہر

الرواية (وه مسائل جوامام ابوحنيف، امام ابو يوسف اورامام محدر حميم الله سے مروى بيس ) كے خلاف نہ ہو۔اگر کوئی قرآن وحدیث کےخلاف یا ظاہر الروایة یامفتی بہ قول کے خلاف فتوی دے تواس برعمل نہ ہوگا۔ موجودہ دور میں بہ وَبا بہت عام ہے کہ کوئی شخصیت اپنے آپ کو حقق وروش خیال ٹابت کرنے کے لئے کوئی سی بھی ٹوٹی پھوٹی دلیل لے کراسلاف کے جیدعلائے کرام سے اختلاف کرتا ہے اور دلیل کے طور پریکی کہتا ہے کہ صحابہ کرام علیم الرضوان نے اختلاف کیا، صاحبین رحمهما الله نے امام اعظم رحمة الله علیه سے اختلاف کیا اور المُدنے فرمایا ہمارے قول کے خلاف اگر کوئی دلیل ملے تو اس پڑمل کرو ہمارے قول کوچھوڑ دو۔ائمہ کرام وجید فقہاء ہے اختلاف کرنا اس وقت معتبر ہوتا ہے جب کوئی سیجے دلیل بھی ہو۔آ دابِ فتویٰ میں ہے: '' ہر مخص کو پیاختیار ہر گزنہیں کہ وہ کسی بھی حدیث کو لے کرائمہ دین کے اقوال کور دکرتا پھرے۔ فی زمانہ گراہی کی بہت بڑی وجہ یہی ہے کہ نہ قرآن کے بارے میں مکمل معلومات، نہ حدیث پر گہری نظر، نہ مصالح شرعیہ کے علم پر عبور، نه علوم دینیہ کے ماہرین کی آراء کاعلم اوراس کے باوجود صرف اردومیں ترجمہ قرآن اوراحادیث کی ایک آ دھارد وشرح و کھے کرانے آپ کومجہدے مرتبے پر فائز مجھتے ہیں اور پھر بھی امام ابوصنیفہ کی غلطیاں نکالتے ہیں تو مجھی امام شافعی کی اور مجھی پوری امت کو چیلنج کر کے عام سلمانون کے رات سے جدارات اختیار کرتے ہیں۔"

(أدابِ فتوى،صفحه 150،مكتبه امل سنت، فيصل أباد) طلاق کے مسائل میں ایسا بہت دیکھنے کو ماتا ہے کہ سائل کو پیتہ ہوتا ہے کہ جس مفتی نے مجھے طلاق نہ ہونے کا فتویٰ دیا ہے وہ باطل ہے جیسے وہا بیوں کا فتویٰ تین طلاقوں کے ایک ہونے یر، غصے میں طلاق نہ ہونے کا باطل فتوی وغیرہ۔ایسے موقع پر سائل دل کوتسلی

ماجن (غلط فتوے دینا والا) ہوگا، یاوہ فتوی میں تسابل اور رعابیتیں برسنے میں مشہور ہوگا، یا وہ اس نفس کے اتباع میں فتوی دینے والا ہوگا ، یا وہ لوگول کی تعریقیں یا نا چا ہتا ہوگا ، یا حکام ہے کوئی عہدہ کے حصول کے لئے کوشاں ہوگا۔ای طرح اور بری نیتیں ہونگی۔اس کا انکار اورمنع ضروری ہے اور فقہائے احناف نے مفتی ماجن کے متعلق نص فرمائی کے اسے مجور کیا (فتوے دینے سے روکا) جائے ،اس لئے کہ بیلوگوں کا دین خراب کرتا ہے۔جوایسے کو جانتا ہواس کے لئے جائز نہیں وہ اس سے مسئلہ پوچھے ،سوائے بید کہ کوئی دوسرااس کی خطا کو بیان كرد اس لئے كمثرى احكام كاقبول كرنا واجب ہے۔

ثانی: اختلاف كرنے والا كوئى عالم يا قاضى مواوراس كابيكهنا موافق شرع موتواس كالمنع جائز نہيں۔ (الخلاصةفي أحكام الفتوى ،صفحه110، دار المعمور، ساليزيا)

دیتاہے کہ یفتویٰ بھی تو کسی مفتی نہیں دیاہے، ہم اس فتویٰ برعمل کررہے ہیں، ہم برکوئی وبال نہیں۔جبکہ یتسلی بالکل غلط ہے۔جب احادیث واقوالِ فقہاءاس فتو کی کےخلاف ہیں تو سائل کو چاہئے کہ ایسے موقع پر ذاتی مفاد کو چھوڑتے ہوئے جن کوشلیم کرے۔

کوئی بھی ایسی نام نہاد تحقیق کرے جواحادیث وکتب فقہ کے خلاف ہو، وہ رو حال سے خالی نہ ہوگی یا تو محقیق کرنے والا مجہد ہوگا (جو کہ موجودہ دور میں کوئی نہیں ) یا لوگوں میں خود کو محقق ظاہر کرنے والا ،رعایتیں دینے والا ہوگا۔الخلاصة فی أحکام الفتوی سل ہے"إذا حالف المجتهد، أو العالم، من هو أعلم منه، أو انفرد بفتوي خالف فيها أكثر العلماء فلا يخلو حال تلك الفتوى من أحد أمرين:

الأول :أن يكون ذلك القول أو تلك الفتوى مخالفة لما هو مقطوع به في الشريعة، أو يكون المفتى ماجناً أو مشهوراً بالتساهل والتوسع في الرحص، أو يقول بالقول لهوى في النفس ليرضي غيره، أو ليحمد من الناس وينال الغلبة على أقرانه عند الحكام ونحو ذلك؛ فهذا ينبغي الإنكار عليه ومنعمه، وقد نص فقهاء الأحناف على الحجر على المفتى الماجن لأنه يفسد دين الناس، ومن عرف بذلك لم يجز أن يستفتى، إلا أن ذلك لا ينبغي أن يكون إلا بعد أن يبين له الخطأ ووجهه بالأدلة الشرعية التي يحب قبولها\_

الثاني :أن يكون ما قاله ذلك العالم أو قضي به القاضي وفق النصوص الشرعية، فلا يجوز منعه" ترجمه: جبكوئي مجتهدياعالم الن سازيادهم والع مجتهدياعالم كى خالفت كرب يا كثر علمائ كرام كے خلاف فتى د يقواس كايمل دو حال سے خالی نہ ہوگا:۔اول:اس کا بیقول یافتوی قطعی دلیل کے مخالف ہوگا یا وہ مفتی

خجيت فقه ۱۱8

#### @\_\_\_باب سوم: اجتماد و تقلید \_\_\_\_

فقه میں اجتهاد وتقلید لازم وملزوم ہیں ۔ ایک مسلمان یا تو مجتبد ہوگا یا مقلد تیسری راہ کوئی نہیں۔اس باب میں اجہتاد کی تعریف وشرا نطا کا بیان کیا گیا ہے جوان شرا لطا پر پورا اتر تا ہے اس کے لئے تقلید جائز نہیں اور جومجہ تنہیں اس پر تقلید ہے آزادی جائز نہیں ،اس بات کودلائل سے ثابت کیاجا تا ہے۔

# فصل اول: اجتهاد

# اجتهاد كى تعريف ومفهوم

اجتهاد جُہدے ہے جس کا مطلب کوشش ہے اور فقہی اصطلاح میں اس کا مطلب ہے مسائل کے استنباط میں پوری کوشش کرنا۔الموسوعة الفقهیه میں ہے"الا جتھاد و هو بذل الجهد في استنباط الحكم الشرعي من الأدلة المعتبرة " ترجمه: اجتادا في پوری طاقت سے ادلہ معترہ سے حکم شرعی کا استنباط کرنا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد1،صفحه18،دارالسلاسل،الكويت)

الجامع لمسائل اصول الفقه ميس ب" الاجتهاد فيما لا نص فيه و لا إجماع ، وهذا يكون في حادثة لم يرد حكمها في نص ولا في إحماع ، فيبذل المجتهد ما في وسعه في تحصيل حكم لتلك الحادثة ، وذلك باستعمال أدلة أرشده إليها الشارع كالقياس، والاستصحاب، وقول الصحابي، والاستحسان ، وشرع من قبلنا ، والمصلحة المرسلة ، والعرف ، وسد الذرائع وغيرها" ترجمه: اجتهاداس در پيش مسئله مين موتا ہے جس پرنص وارد نه مواور نه اجماع موت اس مسئلہ کے حکم کے متعلق بوری وسعت ہے کوشش کی جاتی ہے اور اس کوشش میں ان ادلہ کا

استعال کیا جائے گا جن کی شارع نے رہنمائی فرمائی جیسے قیاس، استصحاب، قولِ صحابی، استحسان،شرائع ماقبل،مصالحة مرسله،عرف،سدالذرائع وغيره-

(الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه294 مكتبة الرّشد ، رياض)

#### اجهادي جحيت

اجتهاد قرآن وحديث، صحابه واسلاف رضى الله تعالى عنهم سے ثابت ب-الله عروجل قرآن ياك مين ارشادفرما تاج ﴿ وَلَو رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنبُطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ ترجمه كتزالا يمان: اوراكراس مين رسول اورا پنے ذی اختیار لوگوں کی طرف رجوع لاتے تو ضرور اُن سے اُس کی حقیقت جان ليت يرجو بعد مين كاوش كرتے ہيں۔ (سورة النساء، سورت 4، آيت 83)

اس آيت كي تفيير مين امام فخر الدين رازى رحمة الله عليه فرمات مين "الآية دالة على أمور:أحدها:أن في أحكام الحوادث ما لا يعرف بالنص بل بالاستنباط وثَّانيها:أن الاستنباط حجةوثالثها:أن العامي يجب عليه تقليد العلماء في أحكام الحوادث "ترجمه: يآيت ورج ذيل اموريروليل ع: (1) وه وريش ماكل جوقر آن وحدیث سے نہ جانے جاتے ہوں بلکہ استنباط کئے گئے ہوں۔(2) استنباط جمت ہے۔(3) غیرعالم کو در پیش مسائل میں علماء کی تقلید واجب ہے۔

(تفسير كبير،جلد4،صفحه153،مكتبه علومه اسلاميه،لاسور)

كشف الأسراريس مع "عن أبي يوسف رحمه الله أنه تمسك فيه بقوله تعالى ﴿إِنَا أَنْزِلْنَا إِلِيكَ الكتابِ بِالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ﴾ فإنه بعمومه يتناول الحكم بالنص وبالاستنباط منه"رجمه:حضرت المم الويوسف رحمة الله عليه سے مروى ہے وہ اجتها دكى جميت اس آيت سے ثابت كرتے ہيں كمالله تعالى

جنك اورامورد نيامين حضورصلي الله عليه وآله وسلم كابغيرا تنظار وحي اجتها وكرنا جائز تهاب (كِشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، جلد3، صفحه 305، دار الكتب العلمية، بيروت) جس مسئلہ میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اجتہاد کرتے اور اس کی تفی وحی ہے نہ کی جاتى تويياس كقطعى مونے كى دليل موتى -كشف الاسرار ميس مي "فياذا أفره الله على اجتهاده دل أنه كان هو الصواب فيوجب علم اليقين كالنص فيكون مخالفته حسراما و كفسرا" ترجمه: الله عز وجل حضور صلى الله عليه وآله وسلم كاجتها وكوقائم ركهنااس بات کی دلیل ہوتی کے بیدورست ہے۔اب بیاجتہا علم الیقین کو واجب کرتا ہے جیسے نص ہاوراس اجتهادی مخالفت حرام و كفر ہے۔

(كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، جلد3، صفحه 310، دار الكتب العلمية، بيروت) حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے اجتہاد کی گئی امثال احادیث میں مذکور ہیں ،ایک مثال مسلم شریف پیش کی جاتی ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم نے فرمایا "و ف ی بضع أحدكم صدقة قالوا يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجرقال أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وزر فكذلك إذا وضعها في الحلال كانك ه أحر" ترجمه: اور برايك كى حلال صحبت (لعنى اينى بيوى سيصحبت) مين صدقه ہے۔ لوگوں نے عرض کیا یارسول اللہ!صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کیا ہم میں سے کوئی اپی شہوت پوری کرے تو اس میں اسے ثواب ملتا ہے؟ فر مایا بتاؤ تو اگرییشہوت حرام میں خرچ کرتا تو اس پر گناه موتا؟ تو يون بي جب اسے حلال ميں خرچ كرے كا تواب ملے گا۔

(صحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن أسم الصدقة -- جلد3، صفحه 82، دار الجيل، بيروت) كشف الامراريين ال حديث كمتعلق ب "وهدا بيسان السرأى والاجتهاد" ترجمه: رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كابيفر ما ناايني رائح واجتها وسيقار

نے فرمایا اے محبوب! بیشک ہم نے تمہاری طرف سچی کتاب اتاری کہتم لوگوں میں فیصلہ کرو جس طرح تنہیں اللہ و کھائے۔اس آیت میں عموم ہے جس میں نص اور استنباط شامل ہیں۔ (كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي،جلدد،صفحه 307،دار الكتب العلمية،بيروت) جس مسئلہ کے بارے میں وحی نہ آتی حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم اس کے متعلق اجتها وفرماتے تھے۔استصفیٰ میں ہے"أنسی أقبضي بينكم بالرأى فيما لم ينزل فيه وحي ودل عليه قوله تعالى ﴿لتحكم بين الناس بما أراك الله ﴾ "ترجمه: ٢ شک میں تمہارے درمیان فیصلہ کرتا ہوں اپنے اجتہادے اس مسئلہ میں جس کے متعلق وحی ندآئے اوراس پراللہ عز وجل کا بیفر مان دلیل ہے " تم لوگوں میں فیصلہ کر وجس طرح تہمیں الله وكهائ " (المستصفى في علم الأصول، جلد1، صفحه 293، دار الكتب العلميه، بيروت)

كشف الاسراريس ب"قال أكثر أصحابنا بأنه عليه السلام كان متعبدا بانتظار الوحي في حادثة ليس فيها وحي فإن لم ينزل الوحي بعد الانتظار كان ذلك دلالة للإذن بالاجتهاد ثم قيل مدة الانتظار مقدرة بثلاثة أيام وقيل بخوف فوت الغرض وذلك يختلف بحسب الحوادث كانتظار الولى الأقرب في النكاح مقدر بفوت الخاطب الكفء وكلهم اتفقوا أن العمل يحوز له بالرأي في البحروب وأمور الدنيا" ترجمه: جمار اكثر اصحاب في فرمايا كه حضور صلى الشعليه وآلہ وسلم در پیش مسلہ میں وحی کا انتظار کرتے تھے۔اگر وحی نہآتی توبیاجتہاد کی اجازت کی دلیل ہوتی۔ پھر کہا گیا کہ وحی کے انتظار کی مدت تین دن ہوتی ، یہ بھی کہا گیا کہ غرض فوت ہونے تک انتظار کیا جاتا ہے۔ مگر بیانتظار مسکلہ کی نوعیت کے مطابق مختلف ہوتا جیسے ول اقرب كاانتظار نكاح مين كفوفوت مونے تك موتا ہے ۔تمام اصحاب اس بات رہمنفق ہیں كہ

(سنن ابو دائود، كتاب الطهارت، في التيمم، جلدا، صفحه 146، دارالفكر ، بيروت) حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے ظاہر وصال کے بعد بھی صحابہ کرام علیهم الرضوان نے کثیر معاملات میں اجتہاد کیا۔حضرت ابن مسعود رضی الله تعالی عند کے پاس ایک مسئلہ پین ہوا کہ ایک آ دی نے عورت سے نکاح کیا اور مہم مقررند کیا اور نہ صحبت کی یہاں تک کے فوت ہوگیا۔اباس کے مہراوروراثت میں جھے کے متعلق اختلاف ہواتو عبداللہ بن مسعود رضى الله تعالى عنمان فرمايا" سأقول فيها بحهد رأيبي فإن كان صوابا فمن الله وحده لا شريك لـه وإن كـان خطأ فمني ومن الشيطان والله ورسوله منه براء أرى أن أجعل لها صداق نسائها لا وكس ولا شطط ولها الميراث وعليها العدة أربعة أشهر وعشرا قال وذلك بسمع أناس من أشجع فقاموا فقالوا نشهد أنك قبضيت بما قضي به رسول الله صلى الله عليه و سلم في امرأة منا يقال لها

(كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي،جلد3،صفحه 308،دار الكتب العلمية،بيرون) حضورصلی الله علیه وآله وسلم کی ظاہری حیات میں بھی صحابہ کرام علیهم کا اجتها و کرنا کثیراحادیث سے ثابت ہےجنہیں حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے برقر اررکھااوریہ برقرار ركھنا حجت ہے۔مند احمد ،سنن الدارقطني ،المتد رك على التحسين للحاكم اورسنن داؤد شريف بيل مي "عن عمرو بن العاص قال احتلمت في ليلة باردة في غزوة ذات السلاسل فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك فتيممت تم صليت بأصحابي الصبح فذكروا ذلك للنبى صلى الله عليه وسلم فقال ياعمرو صليت بأصحابك وأنت جنب فأخبرته بالذي منعني من الاغتسال وقلت إني سمعت الله يقول ﴿ ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيما ﴾ فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يقل شيئا" ترجمه:حفرت عمروبن عاص رضى الله تعالى عنه فرماتے ہیں غزوہ ذات السلاسل کی ایک سردرات میں مجھے احتلام ہوا، میں نے خوف کیا کہا گرعسل کروں گاہلاک ہوجاؤں گا،تو میں نے تیمتم کیااوراپنے ساتھی کے ساتھ فجر کی نماز بر مه لى - اس كا ذكر نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم كى بارگاه ميں كيا گيا تو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا كهتم نے جنابت كى حالت ميں اپنے ساتھى كے ساتھ نماز پڑھى؟ ميں نے اس بات کوعرض کیا جس نے جھے عسل سے روکا تھا اور میں نے عرض کیا میں نے اللہ تعالیٰ کا پیفر مان سناہے'' اوراپی جانیں قتل نہ کر و پیشک اللہ تم پرمہر بان ہے۔' بین کررسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بنس پڑے اور پھھ نەفر مايا۔

(سنن ابودائود، كتاب الطهارت، باب إذا خاف الجنب --جلد1، صفحه 145، دار الفكر، بيروت) ابوداؤرشريف كى حديث پاك ہے "عن أبى سعيد الخدرى قال خرج رجلان في سفر فحضرت الصلاة وليس معهما ماء فتيمما صعيدا طيبا فصليا بمريور واقفيت مو، نيزنحو وصرف،معاني وبلاغت وغيره ميں پوري مهارت ہو۔الجامع لمسائل اصول الفقه میں ہے کہ مجتبد کی شرائط درج ذیل ہیں:۔

پہلی شرط: مجتبد قرآن اور اس کے متعلقات کو جانبے والا ہو۔ جب کسی آیت ہے کوئی مسئلہ استدلال کرنے کا ارادہ کرے توبیہ جانتا ہو کہ آیت ناسخ ہے یامنسوخ؟اس کے زول کا سبب کیا ہے؟ اس کی تفسیر میں صحابہ کرام وجید تا بعین علیہم الرضوان کے اقوال کیا ہیں؟علاءنے اس کی تفسیر میں کیا فرمایا ہے؟اس آیت کے معارض کونسی آیات واحادیث ہیں؟ات پہ ہو بددلالت کی کونی قتم ہادراس کے اعراب کیا ہیں؟ مجتبد کے لئے قرآن كاحافظ موناشر طنبيس بلكه بيشرط ب كداحكام والى آيات كاية موجيس كهان كمتعلق مسله میں جانتا ہو کہ قرآن میں کہاں کھانے والی آیات ہیں۔ای طرح حدود، نکاح ، طلاق، رضاعت، نفقات وغيره كي آيات كهال بين اس كاعلم مو-

دوسری شرط: مجتبد کواحادیث عمتعلق علم ہو،جب سی مسلمیں حدیث سے استدلال کرے تو ضروری ہے کہ وہ اسکے معارض دوسری احادیث کو جانتا ہوجیسا کہ اوپر آیت کے متعلق بتایا، شرائط میں بیجھی زیادتی کی گئی کہ مجتهدا حادیث کی اساد، راویوں کی احوال،عدالت وضبط وغيره كوجا نتا هو\_

تیسری شرط: ہجتدا جماعی مسائل کو جانتا ہو کہ سی ایسے مسئلہ پر نہ اجتہا د کرے جم تے تھم پر پہلے اجماع ہو چکا ہو۔

چوتی شرط: مجتداختلافی مسائل کوجانتا ہواور ہر فریق کے دلائل کوجانتا ہو۔جس طرح ائمدار بعص ابدكرام عليهم الرضوان ميں ہونے والے اختلافات اور ان كے دلائل كى معرفت رکھتے تھے۔

بروع بنت واشق قال فما رئي عبد الله فرح فرحة يومئذ إلا بإسلامه "ترجم: ال مسلد کے بارے میں اپنی پوری کوشش ہے کہتا ہوں ،اگر میں ہے ہو اللہ وحدہ لاشریک کی طرف سے ہاوراگراس میں خطاء ہوتو یہ میری طرف سے اور شیطان کی طرف سے ہے ،الله ورسول عز وجل وصلى الله عليه وآله وسلم اس سے برى ہے۔ ميس اس كے لئے مهمثل مقرر کرتا ہوجس میں نہ کمی ہوندزیادتی۔اس عورت کے لئے میراث ہے اوراس برعدت چار ماہ دس دن ہے۔معقل ابن سنان انتجعی اٹھے فر مایا کہرسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جارے قبیلہ کی ایک عورت بروع بنت واشق کے متعلق ایسا ہی فیصله فر مایا۔حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنهما اسلام کے بعد سب سے زیادہ اس پرخوش ہوئے ( کہ مرا

(سنن نسائي، كتاب النكاح، إباحة التزوج بغير صداق، جلد 6، صفحه 122، سكتب المطبوعات

# إجبتاد كي شرائط واحكام

اجتهاد کی شرا لط بھی ہیں، ینہیں کہ ہر کوئی چندا حادیث پڑھ کر الٹاسید ھااجتہاد کرنا شروع کردے۔ کئی بڑے بڑے علماء، فقہاء، محدثین آئے وہ مقلدرہے مجہتد ہونے کا دعوی نه کیا۔ بلکہ کتب میں لکھا ہے کہ امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللّٰدعلیہ جیسی شخصیت نے مجات ہونے کا دعوی کیالیکن علماء نے قبول نہ کیا۔اجتہاد کی بنیادی شرط بیہ ہے کہ مجتهد کواحکام ے متعلق قرآنی آیات ونصوص کا بھر پورعلم ہو، لغوی وشرعی معنی کے ساتھ اس کے تمام وجوہ ہے واقفیت ہو، ناسخ منسوخ کا پوراعلم رکھتا ہو،اسی طرح احکام ہے متعلق سنت رسول الله صلی الله عليه وآله وسلم كاعلم اسانيد واقسام كے ساتھ تفصيلا ہو، قياس كے وجوہ وطرق اورشرائط

یا نچویں شرط: \_ جمتداصول فقد کا ماہر ہوکہ جواس سے جاہل ہوگاس سے ادلہ کی ترتیب ممکن نہیں مجہدمتفق اوراختلافی ادلیة کوجائے والا ہو۔

چھٹی شرط: قیاس کا عالم ہو،اس لئے کہ فقہ نصف سے زائد قیاس پر بی ہے۔ مجتبد قیاس کا ارکان وشرائط اور تفصیل جانتا ہو۔ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا جم قیاس کونہیں جانتا وہ فقیہ نہیں۔امام احمد رحمۃ الله علیہ نے فرمایا کوئی قیاس ہے مستغنی نہیں

ساتوين شرط: \_ مجتهدعر بي لغت، قواعد نجو، بلاغت، بدليع سب كاعلم ركھنے والا ہو۔الفاظ کی فہم کو جانتا ہواں لئے کہ قر آن عربی زبان میں نازل ہوااوررسول الڈصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سب سے زیادہ قصیح عربی تھے کسی آ دمی کے لئے ممکن نہیں کہ وہ بغیر عربی لغت کے ایک لفظ پر جومعنی دلالت کرتے ہیں انہیں جان لے۔عربی لغت کی مدد سے ہی ظاہر، مجمل ،حقیقت ،مجاز ، عام ،خاص ،متشابہ ،مطلق ،مقید وغیرہ کو جانا جاتا ہے۔

ألم تحوين شرط: مقاصد شريعه كي معرفت مور

نوویں شرط: \_لوگوں کی مصلحت، احوال، عادات، عرف جانتا ہو \_

وسویں شرط: \_ مجتبد عادل ،ان گناہوں سے بیخے والا ہو جوعدالت ختم کرتے ہیں، بیشرط اس کے فتوی پراعتاد کے لئے ہے۔اگروہ ایسا نہ ہوتو اس کے اجتہاد وفتوی کو قرول ندكياجاك كا- (الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 294--، كتبة الرّشد، رياض)

مجتهد كى شرائط كاذكركرت بوئے مفتى قاسم قادرى دامت بركاتهم العاليه فرماتے ہیں:'' مجتبد عرب کی تمام لغتوں کو ، ادب عربی کے تمام فنون کو، مخاطب کرنے کے جملہ طریقوں کو بیجھتے سمجھانے کے انداز وں کو بقلم ومعنی کی اقسام کو،احکام کی علتوں کے ادراک

كراستول كوجانتا أبو، زبر دست قوت اشخراج واشتباط كامالك بو، احكام كي علتيس كهال متعدی ہوتی ہیں اور کہان نہیں ہوتیں اسے جانتا ہو، قرآن وحدیث کے احکام کے دلائل جانتا ہو، مسائل میں صحابہ کرام علیہم الرضوان کے جملہ اقوال و فتاؤی واختلا فات ،قدیم و جدید فقہاء کے فیصلے اور آراء نیز ان میں ایک کی دوسرے پرترجیح اور وجوہ ترجیح کوجانتا ہو، دلیل کے مراتب کو کہ کونی دلیل کس درجے کی ہے اور کہال معتبر ہے؟ کہال نہیں اور کیوں معتریا نامعتر ہے؟ بیرجانتا ہو، تاویل وتوجید میں مہارت تامدو کاملہ، عموم میں مخصیص کے مواقع وطرق نیزمطلق کی تقیید کی صورتیں اور جواز وعدم جواز کی جگہیں اور مصالح شرعیہ، مقاصد دینیہ ، فوائد عامہ اور عرف کو جانتا ہو، حرج ، ضرورت ، عموم بلوی ، تعامل ، استحسان کے وسیعظم کا حامل ہو۔اور مذکورتمام چیزوں پر اطلاع تام اور وقوف عام رکھتا ہواور اس کے ساتھ ساتھ تو فیق اللی کا نوراس کی رہنمائی کر نیوالا ہو۔ بیان منازل میں سے چندمنزلیس ہیں جن کو طے کرنا مجتبد کا کام ہے۔ اگر کوئی اس طرح مسائل کو ان کے دلائل کے ساتھ جانے والا ہے تو اس پر ہرگز تقلید ضروری نہیں بلکہ بہت سی صورتوں میں ایسے مجتبد کو اپنے اجتهاد برعمل كرنالازم ہے اور دوسرے مجتهد كى تقليد ناجائز ہے ليكن ان تمام باتوں كاجامع ہونا اس زمانے میں انتہائی ناور ہے۔ لہذا جب مسائل کو دلائل سے جاننے والا کوئی موجود أبير توسب يرتقليد لازم مي- " (رسائل قادريه،صفحه 345،مكتبه ابلسنت ،فيصل آباد) اگر کوئی غیرمقلدیا جدید ذہن کا مالک پیہ کھے کہ بیاجتہا دکی شرائط خودساختہ ہیں۔ توال کا جواب میہ ہے کہ میرخود ساختہ نہیں بلکہ ضروری ہیں کہ بغیر عبور احادیث وسند، اجماع الغت ،شان نزول وغيره كے كس طرح اجتهاد موسكتا ہے؟ اگر بيشرا نظ خود ساخت ہيں تو کیااجتها د کی پیشرط ہے کہ جس مسئلہ میں کوئی حدیث بخاری ومسلم یا صحاح ستہ میں نہ ملے تو

اجتہاد کروجا ہے وہ دیگراحادیث کےخلاف یا اجماع کےخلاف ہو؟ بیوہ شرائط ہیں جنہیں مفسرین ومحدثین اور فقہاء کرام نے ارشا وفر مایا ہے۔ور نہاتنے بڑے بڑے بڑے محدثین جن کو لا کھوں احادیث یا تھیں مقلد نہ ہوتے بلکہ مجتہد ہوتے۔ آج بھی غیر مقلدین جن محدثین کے قول کو ججت بناتے ہیں وہ خودمحد ثین مقلد ہیں۔

مجتهد سے خطأ ممكن ہے۔الجامع لمسائل اصول الفقه "يسجدوز النحط أفي اجتهاده لقوله تعالى ﴿ عِفا الله عنك لم أذنت لهم حتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين ﴾ وقوله ﴿ماكان لنبي أن يكون له أسرى حتى يشخن في الأرض ﴾ فـقـد بيَّـن الـلـه تـعـالي خطأ احتهاد النبي لما أذن للذين تـحـلُّـفـوا عن غزوة تبوك ، ولما أخذ المال عوضاً عن أسرى بدر ولقوله "إنما أحكم بالظاهر وإنكم لتختصمون إلى ولعل أحدكم يكون ألحن بحجته من بعض ، فمن قضيت له بشيء من حق أخيه ، فلا يأخذه فإنما أقطع له قطعة من النار"ترجمه: اجتهادمين خطأ جائز ب- الله تعالى كافرمان بي اللهم المعاف كرعم نے انہیں کیوں اون دے دیا جب تک نہ کھلے تھے تم پر سیجے اور ظاہر نہ ہوئے تھے جھوٹے۔'' دوسری جگہ فر مایا'<sup>دوکس</sup>ی نبی کو لائق نہیں کہ کا فروں کو زنزہ قید کرلے جب تک ز مین میں ان کا خون خوب نہ بہائے۔''ان آیات میں اللہ عز وجل نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اجتہاد کی رہنمائی فرمائی جب غزوہ تبوک میں رہ جانے والوں کو اجازت دی اور بدر میں ہونے والے قیدیوں سے مال لے کر چھوڑ دیا۔حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایاتم میرے حضورا پے مقدمات پیش کرتے ہواور شایدتم پرایک دوسرے سے زیادہ اپنی جّت بیان کرنے میں تیز زبان ہوتو میں جوسنوں اس پر حکم فرمادُوں پس جس کے کیے

خَجْيتِ فِقَهُ مِنْ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ میں اُس کے بھائی کے حق سے پچھ تھم کروں ؤواسے نہ لے کہ بیتو ایک آگ کا مکرا ہے اس کے لیے قطع کرتا ہول۔ (الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه 298، سکتبة الرّشد، ریاض)

لیکن مجتهد کے اجتهاد میں خطا ہونے پر بھی اسے ایک نیکی ملتی ہے چنانچے ترندی شريف كى صديث بإك م "عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران وإذا حكم فأحطأ فله أجر واحد" ترجمه: حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ تعالی عنہ ہے مروی ہے رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا جب حاکم اجتہاد کر کے حکم دے اور وہ سیج ہوتو اسے دونیکیاں ہیں اور اگر خطا کرجائے توایک نیکی ہے۔

(جامع ترمذي، كتاب الاحكام بباب ما جا، في القاضي يصيب ويخطى، ،جلد3،صفحه316،دار

مجتد خطأ ظاہر ہونے پراس سے رجوع کرے گا۔ مجتبدین رحمہم اللہ نے کئی مسائل میں رجوع کیا ہے ۔شاہ ولی الله محدث وہلوی رحمة الله عليه الانصاف في بيان اسباب الاختلاف مين فرمات بين "فبين الشافعي رحمه الله تعالى أن العلماء من الصحابة والتابعين لم يزل شأنهم أنهم يطلبون الحديث في المسألة فاذا لم يحدوا تمسكوا بنوع آخر من الاستدلال ثم إذا ظهر عليهم الحديث بعد رجعوا عن اجتهادهم إلى الحديث"ر جمد: امام شافعي رحمة الله عليه في بيان فرما يا صحابه وتا بعين علاء کی بیرحالت تھی کہ وہ کسی مسئلہ میں حدیث ڈھونڈتے ، جب حدیث نہلتی تو وہ دوسری قسم استدلال سے مسئلہ کل کرتے ، پھر جب ان پر حدیث ظاہر ہوجاتی وہ اجتہاد سے حدیث کی طرف رجوع كرتے تھے۔ (الانصاف في بيان اسباب الاختلاف، صفحه 42، دارالنفائس) اگر مجتهد نے کسی مسئلہ میں اجتهاد کیا اور لوگوں نے اس پرعمل کیا پھر جب مجتهد نے

المعادي والمعادي المعادي المعا

جورابل سنت) حق کو واحد مانتے ہیں وہ عامی برامام معین کی تقلید واجب کرتے ہیں سے ندہب ہمارے علما وغیر ہم کا ہے۔

(جامع الرسوز (شرح نقايه)، كتاب الكراسية، جلد 3، صفحه 327، سطبوعه مكتبه اسلاميه كنبد

اہل سنت کے نز دیک میہ ہے کہ دونوں حق پر ہیں لیعنی جوا پے فقہی مذہب کے مطابق زندگی گزاررہا ہے اے اس کے مطابق اجر ملے گا،لیکن عنداللہ حق ایک ہے۔امام احرصا خان عليه رحمة الرحل فرماتے ہيں: '' دونوں برحق ہونے كى ميمعنى ہيں كه ہرامام مجتبد كااجتهاد جس طرف مودى ہواس كے اور اس كے مقلدوں كے حق ميں الله تعالىٰ كا وہى بيكم إن المذب الرمتروك التسميه عداً كمائ كاس كى عدالت مين فرق ندآ ع كاند دنیامیں اسے تعزیر دی جائے نہ آخرت میں اس سے اس کا مواخذہ ہو۔ اور حفی المذہب کہ احرام جانتا ہے اور اس کا ارتکاب کرے گا تو اس کی عدالت بھی ساقط ہوگی اور دنیا میں مستحق تعزيراورآ خرت مين قابل مواخذه موگا- يونهي بالعكس جو چيز مهار نوريك حلال مان كنزد يكرام،سيدناامام عظم رضى الله تعالى عنه فرمات بين "كل محتهد مصيب والحق عندا لله واحد وقد يصيبه وقدلا "برمجة مصيب بي ايكن عنداللدق ایک ہی ہے جس کو مجتهد بھی پہنچا ہے اور بھی نہیں پہنچا۔

(فتاوى رضويه،جلد27،صفحه89،رضافالونديشن،الامور)

علامه شاى رحمة الله عليه اورديكر فقهاء في فرمايا" ما ذهبنا إليه صواب يحتمل الخطأ وما ذهب إليه الغير خطا يحتمل الصواب" ترجمه: جس طرف بم كة ووحق بخطا كااخمال ركھتے ہاور مخالف خطار ہے يچ كااخمال ركھتا ہے۔ يہ مقلد پراس بات كو واجب كرتاب كدوه اليخ امام كى مخالفت نهكر ب القول السديد ميس ب" المسراد من

اس اجتہاد سے رجوع کرلیا تو جولوگوں نے پہلے اس پڑمل کیا ہے وہ باطل نہ ہوا۔خطیب بغدادي رحمة الله عليفرمات بيس "وإن كان رجوع المفتى عن قوله الأول من جهة اجتهاد هبو أقوى أو قياس هو أولى لم ينقض العمل المتقدم لأنَّ الاجتهاد لا ينقص بالاحتهاد"ترجمه: اگرمجهداي دوسر قوى اجتهاديا اولى قياس كسب يهل اجتهاد ہے رجوع کر لے تو یہ بچھاعمل کوختم نہیں کرے گا اسلئے کہ اجتہاد ختم نہیں ہوتا اجتہاد

مُحَدِّثِ فِقَهُ عَلَيْهِ مُعَامِعِينَ فِقَهُ مُعَامِعِينَ مُعَامِعِينَ مُعَامِعِينَ مُعَامِعِينَ مُعَامِعِينَ

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه426،دار ابن الجوزي،سعوديه)

اگر مجہدایک قول کے بعد دوسرا بھس قول کے توبد پہلے قول سے رجوع ہوتا - اللمع في أصول الفقه مين ب"فأما إذا ذكر المحتهد قولا ثم ذكر قولا آحر بعد ذلك كان ذلك رجوعا عن الأول" ترجمه: جب مجتهدا يك قول كم يهر بعدييل دوسراقول کہتو یہ پہلے قول سے رجوع ہوگا۔

(اللمع في أصول الفقه،صفحه 131،دار الكتب العلمية،بيروت)

### حق عندالله ایک بیانبیس؟

ایک چیزایک امام کے نزدیک حلال ہے اور دوسرے کے نزدیک حرام ہے،اب بالله عزوجل کے نزویک حلال ہے یا حرام؟اس کے متعلق فرقد معتزله کا نظریہ ہے کہ جن متعدد برح نقابيل ب"من جعل الحق متعددا كالمعتزلة اثبت للعامى الخيار من كل مذهب مايهواه ومن جعل واحدا كعلمائنا الزم للعامي اماما واحدا" ترجمه: جن كنزويك مسائل نزاعيه مين حق متعدد ب كرايك شے جومثلاً ايك ند بب میں حلال دوسرے میں حرام ہوتو وہ عنداللہ حلال بھی ہے اور حرام بھی، وہ توعای كواختياردية بي كه برمذبب سے جو جا جاخذ كر لے بدمذب معتز لدوغير جم كا بادر

133 ضروری نہیں مجھی جاتی کیونکہ وہاں اللہ عزوجل اور اسکے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت كا اصل مقصداس كے بغير باساني حاصل ہو جاتا ہے۔مسلم الثبوت ميں ہے "العمد بقول الغير من غير حجة كا خذ العامي والمجتهد من مثله فالرجوع الى النبيي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم او الى الاحماع ليس منه و كذا العامي الى المفتى والقاضي الى العدول لا يجاب النص ذلك عليهما لكن العرف على ان العامي مقلد للمحتهد قال الامام وعليه معظم الاصوليين "ترجمه: تقليدييب كەدوسرے كے قول پر بغيركسى دليل كے مل ہو، جيسے عامى اور مجتهد كا اپنے جيسے سے اخذ كرنا تو نبى صلى الله تعالى عليه وآله وسلم كى جانب يا اجماع كى جانب رجوع لا ناتقليه نهيس ، اسى طرح عامی کامفتی کی جانب اور قاضی کا گواہان عادل کی جانب رجوع تقلیز نہیں (اگرچہ بعدر جوع اس میمل تقلید ہے)،اس کئے کہ بیان دونوں پرنص نے داجب کیا ہے، کیکن عرف بیہ كه عامى مجتد كامقلد ب، امام في فرماياس پيش ترابل اصول بين-

(مسلم الثبوت، فصل في التعريف التقليد، صفحه 289، مطبع انصاري، دسلي)

#### تقليد كى شرا ئط ولواز مات

تقلید کی کچھشرا لط ولواز مات بھی ہیں۔سب سے پہلے بیاک تقلیدعا می پہنے مجتبد ينبين \_امام غزالى رحمة الله عليه اصول فقه كى كتاب أستصفى مين فرمات بين "وقد اتفقوا على أنه إذا فرغ من الاجتهاد وغلب على ظنه حكم فلا يجوز له أن يقلد مخالفه ويعمل بنظر غيره ويترك نظر نفسه ، أما إذا لم يحتهد بعد ولم ينظر فإن كان عاجزا عن الاجتهاد كالعامى فله التقليد" ترجمه: تمام الل علم ال يمقق بيلك جب مجتبدا جتها دہے فارغ ہواور کسی مسکلہ کے حکم میں اس کا گمان غالب ہوتو اسے جائز نہیں

هـ ذا تخصيص أن ما ذهب إليه أئمتنا هو صواب عندهم مع احتمال الخطأ إذ كل محتهد قد يصيب وقد يخطء في نفس الأمر وأما بالنظر إلينا فهو مصيب في اجتهاده وهبومعني ما روى أن كل مجتهد مصيب فليس معناه أن الحق يتعدد " ترجمہ: اس تحقيص كامطلب ہے كہ جس طرف ہمارے المكرام كے ووان كے زد یک جن ہے ساتھ اسکے کہ بی خطا کا اختال رکھتا ہے۔ تمام جبہتدین ولائل کی روشی میں نفس تھم میں بھی ٹھیک اترتے ہیں بھی خطا کرتے ہیں۔تووہ اپنے اجتہاد میں درست ہیں اور يىم معنى بين كه برجمترات يرب نديدكران متعدد ب-

(القول السديد في بعض مسائل الاجتهاد والتقليد صفحه 52 دار الدعوة الكويت)

# تقليد كي تعريف ومفهوم

علامه سيد شريف جرجاني رحمة الله تعالى عليه لكصة بين "التقليد عبارة عن قبول قول الغير بلا حجة و لا دليل "ترجمه: تقليد وسرے كول كو بغير ججت اور دليل كے مان لين كوكت بي - (التعريفات بذيل ماده ب، صفحه 48، مكتبه وحمانيه، الاجور) غیر مجتهد جس میں اجتهاد کی طاقت نہیں اسکانسی مجتهد کے قول کو بغیر دکیل لینا تقلید

ہے۔ کسی امام یا مجتهد کی تقلید کا مطلب میہ ہر گزنہیں ہے کہ اسے بذات خود واجب الاطاعت مجھ کراتباع کی جارہی ہے یا سے شارع کا درجہ دے کراس کی ہر بات کو واجب الا تباع مسمجها جار ہاہے، بلکہ اس کا مطلب صرف یہ ہے کہ پیروی تو قرآن وسنت کی مقصود ہے لیکن قرآن وسنت کی مراد کو مجھنے کے لئے بحثیت شارح قانون ان کی بیان کی ہوئی تشریح پر اعتبار کیا جار ہاہے۔ یہی وجہ ہے کہ قر آن وسنت کے قطعی احکام میں کسی امام یا مجتهد کی تقلید

كتبها كمذهب الثوري والأوزاعي وابن أبي ليلي وغيرهم " ترجمه: تقليد مين شرط ہے کہ وہ مذہب مدون ہو،اس مذہب کی شرائط محفوظ ومعتبر ہوں۔امام مبکی رحمۃ اللہ علیہ کا کہنا کہ چاروں ائمہ میں ہے کسی ایک کی تقلید نہ کرنا اجماع کے مخالف ہے۔ اس پرمحمول ہے کہ ان چار مذاہب کے علاوہ دیگر مذاہب محفوظ نہیں اور ان کی شرائط کا پیتنہیں، دیگر معتبر ندا باس وقت منقطع مو چکے ہیں،ان کی کتب موجوز نہیں جیسے امام توری،اوز اعی،ابن ابی

لیلی، وغیرہ کے مداہب ہیں۔

(تفسير روح المعاني، جلد14، صفحه 148، دار إحياء التراث العربي ، بيروت)

القول السديد مير من عن "وقد ذكر بعض أولياء الله تعالى الصالحين انه كشف لـه أن الـلـه لا يعذب من عمل في المسألة بقول إمام مجتهد من الذين يحوز تقليدهم وهم الآن الأئمة الأربعة المدونة مذاهبهم والمحررة أصول وفروع مسائلهم أما المجتهدون السابقون فلا للجهل بضوابط الأحكام عندهم لفقد التدوين لتطاول السنين "ترجمه: بعض اولياء اللدني ذكركياكه ان يرظام كرديا كيا الله عزوجل أنهيس عذاب نه دے گاجوان مجتهدين كي تقليد كرتے ہيں جن كى تقلید جائز ہیں، وہ جن کی تقلید جائز ہے وہ اس ائمہ اربعہ کے مدون مذاہب ہیں، جن مسائل كاصول وفروع كوتحريري شكل مين لايا كيا ہے۔ باقى سابقه مجتهدين كى تقليد جائز نہيں كدان ے مسائل کے ضوابط معلوم نہیں اور ان کے مذہب کی کتب طویل عرصہ گزرنے کے سبب

(القول السديد في بعض مسائل الاجتهاد والتقليد، صفحه 116 ، دار الدعوة، الكويت)

لہذاا گرکوئی اعتراض کرے کے صرف چاروں ائمہ کی تقلید کیوں کی جاتی ہے، کسی صحابی یا اہلبیت میں ہے کسی کی تقلید کیوں نہیں کی جاتی تو یہی جواب دیا جائے گا کہ ان حیار کہ اس گمان کوچھوڑ کرکسی دوسرے کے قول پڑمل کرے۔اگروہ اجتہاد ونظر نہ کرے،اجتہاد سے عاجز ہوجیسے عامی ہے تواس پر تقلید ہے۔

(المستصفى في علم الأصول صفحه 367 دار الكتب العلمية بيروت) امام احدرضاخان عليه رحمة الرحمن فرمات بين "معلوم موچكام كه جمهوركا ند ہب یہ ہے کہ اہل نظر واجتہا دے لئے میرجا تر نہیں کہ دوسرے سی مجتهد کی تقلید کرے اور وہ اگر دوسرے کا قول اس کی دلیل تفصیلی ہے آگاہی کے بغیر لے لیتا ہے تو جمہور کے زدیک یتقلید حقیقی میں شامل ہے جو بالا جماع حرام ہے۔ عامی کا حکم اس کے برخلاف ہے اس کے کہ دلیل تفصیلی ہے نا آ شنائی اس پر واجب کرتی ہے کہ وہ مجتہد کی تقلید کرے ورنہ لازم آئےگا كدات ايسام ( دليل تفصيلي سي آگاى) كامكنف كياجائي جواس كيس مين نهيس يايد كداسے بريارچھوڑ ديا جائے ، اس سے ظاہر ہوا كددليل تفصيلي سے نا آشنائى كے دواثر ہیں (1) صاحب نظر کے لئے وہ تقلید کوحرام کھہراتی ہے۔(2) اور غیراہل نظر کے لئے وہ ہی ناآ شنائی تقلید کو واجب قرار دیتی ہے، اور یہ کوئی حیرت کی بات نہیں کہ ایک ہی چیز کسی دو سری چیز کوالگ الگ وجہوں کے تحت واجب بھی تھہرائے اور حرام بھی ،تو یہی ناآشائی فقدان اہلیت کے باعث تقلید کو واجب قرار دیتی ہے۔ اور اہلیت ہوتے ہوئے تقلید کوحرام قراروی بے " (فتادی رضویه، جلد 1، صفحه 108، رضافانونڈیشن، الا بود)

پھرجس مذہب کی تقلید کرنی ہے وہ ململ بھی ہو۔روح المعانی میں ہے"بشت رط في تقليد الغير أن يكون مذهبه مدوناً محفوظ الشروط والمعتبرات فقول السبكي إن مخالف الأربعة كمخالف الإجماع محمول على ما لم يحفظ ولم تعرف شروطه وسائر معتبراته من المذاهب التي انقطع حملتها وفقدت

ائمه كرام كےعلاوہ بقيد كے فتاؤى واصول موجود نہيں ہيں۔ تقليد كى شرعى حيثيت

تقلید کی جیت قرآن پاک و احادیث سے ثابت ہے۔ قرآن میں ہے ﴿ فَاسُأَلُواْ أَهُلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: توارلوكو إعلم والول سے يوج چھوا گرتمہيں علم مہيں۔ (سورة النخل، سورت 16، آيت 43)

اسكى تفسير مين امام فخر الدين رازى رحمة الله عليه فرمات مين "السسكلف إذا نزلت به واقعة فإن كان عالماً بحكمها لم يجز له القياس ، وإن لم يكن عالماً بُحكمها وحبُ عليه سؤال من كان عالماً بها لظاهر هذه الآية"رَجم: مكلّف كو اگر کوئی مسلد در پیش ہوتو اگروہ اس کے حکم ہے آگاہ ہے تو اس کے لئے قیاس جائز نہیں اور اگراہے معلوم نہیں تو اُس پر اِس آیت کی روشنی میں کسی جاننے والے سے پوچھنا واجب ←
 (تفسير كبير ، جلد 7، صفحه 211، مكتبه علوم اسلاميه ، لا بور)

اس آیت مبارک کی تفیر میں روح المعانی میں ہے "واستدل بھا أيضاً على وحوب المراجعة للعلماء فيما لا يعلم وفي الإكليل للحلال السيوطي أنه ، استدل بها على جواز تقليد العامى في الفروع" ترجم: آيت البات استدلال کیا گیاہے کہ جس چیز کاعلم خود نہ ہواس میں علماء سے رجوع کرنا واجب ہےاور علامہ جلال الدین سیوطی رحمة الله علیه اکلیل میں لکھتے ہیں کہ اس آیت سے عام آ دمیوں کے لئے فروی مسائل میں جواز تقلید پراستدلال کیا گیاہے۔

(تفسير روح المعاني،جلد14،صفحه148،دار إحياء التراث العربي ،بيروت) دوسرى آيت مي ب ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا

الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ ترجمه كنزالا بمان: اے ايمان والو احكم مانو الله كا اور حكم مانورسول كا اور ان كا جوتم میں حکومت والے ہیں پھراگرتم میں سی بات کا جھگڑا اٹھے تو اسے اللہ اور رسول کے صفور جوع كروا كراللداور قيامت پرايمان ركھتے ہويد بہتر ہےاوراس كا انجام سب سے اليها- (سورة النساء سورت 4، آيت 59)

اس آیت میں جوفر مایا ہے کے جب سی معاملے میں تنازع ہوجائے تواسے اللہ اوررسول کی طرف لوٹا دو بی مکم کن کو ہے اس کے بارے میں المحدیث کہلانے والوں کے بهت برا عاورمشهورمولوى اورمفسرنواب صديق حسن لكصة بين" والطاهران حطاب مستقل مستأنف موجه للمجتهدين "ليعنى ظاهرييب كمية خطاب متقل نياب جس ميں خطاب مجتبدين سے ہے۔ (تفسير فنح البيان جلد2صفحہ 308 طبع مصر)

الك اورجكة قرآن ياك مين ع ﴿ وَمَا كَانَ الْمُ وَمِنْ وُنَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلُولا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنهُمُ طَآئِفَةٌ لِّيتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ ﴾ ترجمه كنزالايمان: اورمسلمانول سے بيتو مونہيں سكتا كسب كے سب تكليں تو كيوں نہ ہوكدان كے ہرگروہ ميں سے ايك جماعت نكلے كدرين كى تمجھ حاصل كريں اورواليس آكرا پنى قوم كوڈرسنا ئىيں اس اميد پر كدوہ بچيں-(سورة الثوبة،سورت9، أيت122)

الله تعالى نے فقه سیکھنا فرض فر مایا اور عام مؤمنین کواس سے معاف فر مایا اور مہمل اورآ زادکسی کونہیں رکھا ہے۔ تو ضروراہلِ ہدایت کوتقلید ہی کا ارشاد ہوا۔ اللہ عز وجل کے اپنی مخلوق پر کچھفرض ہیں کہ چھوڑنے کے نہیں ، کچھرام ہیں کہ حرمت تو ڑنے کے نہیں ، کچھ

حدیں ہیں کہ جوان سے آ گے بڑھے ظالم ہواور ہلاکت میں پڑے،اوران سب یا اکثر کے لیے شرطیں اور تفصیلیں ہیں جنہیں گنتی ہی کے لوگ جانتے ہیں۔ جب احکام اللہیہ ہرعام: عامی پر ہیں آ زاد کوئی ندچھوڑ اگیااور فقہ کھنے کوصاف فرمادیا کہ سب سے نہیں ہوسکتا، ہرگرہ سے بعض انتخاص سیکھیں اور اپنی قوم کوا حکام بتا کیں کہ وہ مخالفتِ حکم ہے بجیس تو صاف صاف عام لوگوں کوان فقیہوں کی بات پر چلنے کا حکم ہوااوراسی کا نام تقلید ہے جس کی فرضیت قرآ ن عظیم کی نص قطعی سے ثابت ہوئی۔

کثیراحادیث ہے بھی تقلید کا ثبوت ہے چنانچے تر مذی شریف کی حدیث پاک مين بحضور صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا"من نظر في دينه إلى من هو فوقه فاقتلى بے " ترجمہ: جو محص دین کے معاملے میں اپنے سے بلند مرتبہ مخص کود کیھے تو اس کی اقتدار

(جامع ترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق \_\_جلد4،صفحه665،دار إحياء التراث العربي ،بيروت ووسرى حديث ياك مين ہے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے قرمايا" الا سئلوا ان لم يعلموافانما شفاء العي السؤال " ترجمه: اگروه نهيس جانة تولوجي كيول نہيں؟ كيونك جہالت كى شفاء سوال كرنا ہے۔

(سنن ابي دائود، كتاب الطمارت ،باب المجروح يتيمم، جلد1،صفحه145،دار الفكر ،بيروك صحابہ کرام علیہم الرضوان بھی اپنے سے اعلیٰ کی تقلید کیا کرتے تھے۔امام بخارکا كاستاد محرم ابن الى شيبرهمة الله عليه روايت كرت بين "عن عبيد الله بن أبي يزبله قـال كان ابن عباس إذا سئل عن الامر ، وكان في القرآن أخبر به ، وإن لم يكن في القرآن فكان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أحبر به ، فإن لم يكن قعن أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ، فإن لم يكن قال فيه برأيه" ترجمه: حفرت

عبيدالله بن الى يزيد فرمات بين حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنهما سے جب سى مسئله کے بارے میں پوچھاجاتا ہے وہ اسکا جواب قرآن سے بتاتے،اگر قرآن میں نہ ہوتا تو مدیث سے بتاتے ،اگر حدیث سے نہ ملتا تو جو ابو بکر صدیق وعمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا ہوتا وہی بتاتے اوراگران سے بھی کچھ منقول نہ ہوتا تواپی رائے سے کہتے۔ (مُصنف ابن أبي شيبة، كتاب البيوع والاقضية ،جلد7، صفحه 242، مكتبه الدار السلفية ، المهندية) طرالى اوسط ميں معن ابن عباس قال خطب عمر بن الخطاب الناس بالحابية فقال يا ايها الناس من اراد ان يسأل عن القرآن فليأت ابي بن كعب ومن اراد ان يسأل عن الفرائض فليأت زيد بن ثابت ومن اراد ان يسأل عن الفقه فليأت معاذ بن جبل ومن اراد ان يسأل عن المال فليأتني فان الله جعلني له واليا وقاسما" ترجمه:حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنهما فرماتے بين كه حفرت عمر فاروق رضى الله تعالى عندنے جابيه كے مقام پرخطبه دیااور فرمایا لے لوگو! جو مخض قرآن کے بارے میں کچھ پوچھنا جا ہتا ہووہ ابی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس جائے، جومیراث کے احکام کے بارے میں پوچھنا چاہے وہ زید بن ثابت کے پاس

الله عز وجل نے مجھے اس کاوالی اور تقسیم کنندہ بنایا ہے۔ (المعجم الأوسط، من اسمه على، جلد4، صفحه 127، دار الحرمين ، القاسرة) صحابہ کرام علیہم الرضوان سے لے کراب تک غیرمقلدوں سمیت یہی رائج ہے کہ جابل عالم سے یو چھ کراس پھل کرتا ہے، ہرکوئی درجہ اجتہاد پر پہنچ سے عاجز ہے۔امام غرالى رحمة الله علي قرمات بي "إحساع الصحابة فإنهم كانوا يفتون العوام ولا

جائے، جو فقہ کے بارے میں پوچھنا جاہے وہ معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس

جائے اور جو مخص مال کے بارے میں سوال کرنا جائے وہ میرے پاس آ جائے ،اس لئے کہ

حُجُيتِ فِقه مِنْ الْمُعَالِينِ فِقه مِنْ الْمُعَالِينِ فِقه مِنْ الْمُعَالِينِ فِقهِ مِنْ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّ

الله كاكها بوالو كول تك يبنيات اوراس كلام كامقصوداي اجتهاد واستطاعت كاعتبار مجھاتے ہیں۔

(مجموع فتاوى ابن تيمية، جلد 20، صفحه 223، مجمع الملك فهد لنطباعة المصحف الشريف المدينة النبوية)

# تقليد شخصى كى شرعى حيثيت

جس طرح راوسلوک میں ایک وقت میں ایک سے زائد پیر بنانا جائز جہیں اس طرح فروی مسائل میں ایک سے زائد امام مجتبد کی تقلید جائز نہیں ۔سیدی عارف باللہ امام اجل عبدالوباب شعرانی قدس سروالربانی میزان الشریعة الكبری مین فرماتے ہیں "سمعت سيدي عليا الخواص رحمه الله يقول انما امرعلماء الشريعة الطالب بالتزام مذهب معين وعلماء الحقيقة المريد بالتزام شيخ واحد " ترجمه: من في ايخ سردارعلی خواص رحمدتعالی کوفر ماتے سنا کہ علمائے شریعت نے طالب کو علم دیا ہے کہ مذہب ائمہ میں خاص ایک مذہب معین کی تقلید اپنے اوپر لا زم کرے اور علمائے باطن نے مرید کو فرمایا که ایک بی پیرکا التزام رکھے۔

(الميزان الكبرى، فصل فان قلت فاذا انفك قلب الولى عن التقليد ، جلد 1، صفحه 23، مصطفى

اس طرح جائز نہیں کہ بھی کسی مسئلہ میں ایک امام کا قول لے لیا اور بھی دوسرے الم كان ياجماع كے خلاف ب\_شاه ولى الله رحمة الله عليه فرماتے ہيں "لا يسحوز أن يستفتى الحنفي مثلا فقيها شافعيا وبالعكس ولايجوز أن يقتدي الحنفي بامام شافعي مثلافان هذاقد حالف إحماع القرون الأولى وناقض الصحابة والنسابعين" ترجمہ جنفی کے لئے جائز نہیں کہوہ شافعی مفتی سے مسلہ بوچھ (اوراس کے

يأمرونهم بنيل درجة الاجتهاد ، وذلك معلوم على الضرورة والتواتر من علمائهم وعوامهم" ترجمه: صحابه كرام كااس يراجماع بكه وه لوگول كوفتو ديت ع اورعام لوگوں كو درجه اجتهادتك بينجيخ كاحكم نه ديتے تھے۔ (كه تمام لوگ مجتهد بن جاؤ۔) ي معلومات ضرور بداورعلاء وعوام سے تواتر سے ثابت ہے۔

(المستصفى في علم الأصول،صفحه371،دار الكتب العلمية،بيروت) اہل حدیث کہلانے والے وہائی چونکہ ابن تیمیہ کو اپنا بہت بڑا امام مانتے ہیں اور ابن تيميد ك فآلوى مين تقليد كا شوت ماتا ب چنانچ فقاوى ابن تيميد مين ب" فسطاعة الله ورسوله وتحليل ما احل الله ورسوله وتحريم ما حرمه الله ورسوله واجب على حميع الثقلين الانس والجن واجب على كل احد في كل حال سرا وعلالبة لكن لما كان من الاحكام مالا يعرفه كثير من الناس رجع الناس في ذلك الي من يعلمهم ذلك لانه اعلم بما قال الرسول واعلم بمراده فائمة المسلمين المذيس اتبعوهم وسائل وطرق وادلة بين الناس وبين الرسول يبلغونهم ماقاله ويفهمونهم مراده بحسب اجتهادهم واستطاعتهم" ترجمه:الله اوراس كرسولكا اطاعت اورجن باتوں کوانہوں نے حلال قرار دیا نہیں حلال جاننا اور جھے حرام قرار دیا اے حرام جاننا جن وانس میں ہے ہرا یک پر ہر حال میں ظاہری و باطنی طور پر واجب ہے۔ کیکن بہت سے احکام ایسے ہیں جنہیں لوگوں کی اکثریت نہیں جانتی وہ ان معاملات کو جانے کے لیے ان کی طرف رجوع کرتے ہیں جوان باتوں کو جانتے ہیں اس لیے کہ بیاوگ جورسول الله نے فرمایا جانتے ہیں اور اس کلام کامقصود بھی جانتے ہیں ۔للبذاا تکہ مسلمین جن کی لوگ پیروی کرتے ہیں بیاوگوں اور رسول اللہ کے درمیان وسیلے راستے ور چنما ہیں بیائمہ رسول

مثل هذا لايؤمر بالتعبد بمذهب معين لشهوده تساوي المذاهب في الاخذ من عين الشريعة" ترجمه: مقلد پرواجب ب كه خاص اى بات برعمل كر يجواس ك مذبب میں راج تھہری ہو۔ ہرز مانے میں علماء کااس پڑل رہا ہے البتہ جوولی اللہ ذوق ومعرفت کی راہ ہے اس مقام کشف تک پہنچ جائے کہ شریعت مطہرہ کا پہلا چشمہ جوسب مذاہب ائمہ مجہدین کاخزانہ ہے اسے نظر آنے لگے وہاں پہنچ کروہ تمام اقوال علماء کومشاہرہ کرے گا کہ ان کے دریاای چشمے سے نکلتے اور ای میں پھر آ کرگرتے ہیں ایسے خص پر تقلید شخصی لازم نہ كى جائے گى كدوہ تو آئكھوں د كھےرہا ہے كدسب مذابب چشمداولى سے يكسال فيض لے

(الميزان الكبرى ، فصل فان قال قائل فهل يجب، جلد1، صفحه 11، مصطفى البابي، مصر) یہاں سے ثابت کہ جو پایداجتهاد ندر کھتا ہوندکشف و ولایت کے اس رتبہ عظمی تک پہنچااس برتقلیدامام معین قطعاً واجب ہاوراس پر ہرزمانے میں علاء کاعمل رہا، یہاں تك امام ججة الاسلام محمر غزالي قدس سره العالى نے كتاب مقطاب كيميائے سعادت ميں فراماي"منحالفت كردن صاحب مذهب حويش نزديك هيچ كس روا نبود" ترجمہ: اپنے صاحب مرجب کی مخالفت کرناکسی کے نزد یک بھی جا ترجمیں۔ (كيميائے سعادت اصل نبهم امربمعروف ونهي ازمنكر اصفحه 395 اسطبوعه انتشارات گنجينه

صحابہ کرام علیہم الرضوان میں بھی تقلید شخصی کا تصور موجودتھا، ہرکوئی اپنے شہر کے فقبى صحابى كى تقليد كرتاتها \_ بخارى شريف كى حديث ياك مين بي "عن عكرمة أن أهل المدينة سألوا ابن عباس رضي الله عنهما عن امرأة طافت ثم حاضت قال لهم تنفر قالوا لا ناحذ بقولك وندع قول زيد"رجمه:حضرت عكرمدض الله تعالى عند

مطابق عمل کرے) اس طرح شافعی پر جائز نہیں کہ وہ حنی ہے مسکلہ پوچھے حنی مقتدی کا شافعی امام کے پیچھے نماز پڑھنا جائز نہیں (جبکہ شافعی امام حنفی مذہب کی رعایت نہ کرے) اس کئے کہ ایبا کرنا قرون اولی کے اجماع اور صحابہ کرام و تابعین رضی الله تعالی عنهم کے خْلَافْ بِين اسباب الاختلاف، صفحه 100، دار النفائس)

الملل والنحل ميں ہے"علماء الفريقين لم يحوزو اان يأخذ العامي الحنفي الابمذهب ابي حنفية والعامي الشافعي الابمذهب الشافعي "ترجمه: دونول فريق کے علما یہ جائز نہیں رکھتے کہ عامی حنفی ند جب ابوصیفہ یاعامی شافعی مذہب شافعی کے سوا دوس عذب يمل كرے۔

(المُلل والنحل ،حكم الاجتماد والتقليد،جلد1،صفحه 205، مصطفى البابي ،مصر) شاه ولى الله عقد الجيد ميس لكصة مين "المرجع عند الفقهاء ان العامى المنتسب الى مذهب له مذهب فلاتحوز له محالفته "ترجمه: فقهاء كنزديك ترجیح اسے ہے کہ عامی جوایک مذہب کی طرف انتساب رکھتا ہے وہ مذہب اس کا ہو چکا اسےاس کاخلاف جائز جہیں۔

(عقدالجيد، باب پنجم، اقسام مقلد ،صفحه 158،سطبوعه قر آن محل مقابل مولوي مسافرخانه،

امام عارف بالله سيدى عبدالوباب شعراني قدس سره الرباني ميزان الكبرى ميس فرمات ين المحب على المقلد العمل بالارجح من القولين في مذهبه مادام لم يصل اليٰ معرفة هذه الميزان من طريق الذوق و الكشف، كما عليه عمل الناس في كل عصر بخلاف مااذا وصل الى مقام الذوق و رأى جميع اقوال العلماء وبحور علومهم تنفحر من عين الشريعة الاوليٰ تبتدىء منها وتنتهي اليها فان

نه کرتا مواور یمی واجب تھااس زمانے میں۔

(الانصاف في بيان اسباب الاختلاف، صفحه 69، دارالنفائس)

برے برے علاء کرام اپنے علاقے میں مرق ج مذہب کی انتباع کرتے رہے اور ہندوستان میں بھی شروع سے فقہ حنفی رائج رہی اوراسی مسلک کی تمام مسلمان برسول سے اتباع کرتے رہے ہیں۔ ہندوستان میں فقہ حنفی کےعلاوہ کسی اور مذہب کی تقلید جائز نہیں ، کیونکہ فقہ حفی کے علاوہ دوسرے مسالک کے نہ مفتیانِ کرام ہیں نہ کتب ہیں۔شاہ ولی اللہ رهمة الله علية فرمات بين "فاذا كان إنسان جاهل في بلاد الهند أو في بلاد ما وراء النهر وليس هناك عالم شافعي ولا مالكي ولا حنبلي ولا كتاب من كتب هذه المذاهب وحب عليه أن يقلد لمذهب أبي حنيفة ويحرم عليه أن يحرج من مذهبه لأنه حينئذ يخلع ربقة الشريعة ويبقى سدى مهملا " ترجمه: الركوكي جالل تخص ہندوستان یا ماورالنہر کےعلاقے میں ہواور وہاں کوئی شافعی ، مالکی یاصنبلی عالم موجود نہ مواور نهان مذاهب كى كوئى كتاب دستياب موتواس برصرف امام ابوحنيفه رحمة الله عليه كي تقليد واجب ہوگی اور ان کے مذہب کو چھوڑ نا اس کے لئے حرام ہوگا، کیونکہ اس صورت میں وہ متخص شریعت کی پابندیاں اپنے گلے سے اتار کر بالکل آزاداد مجمل ہوجائے گا۔

(الانصاف في بيان اسباب الاختلاف، صفحه 78، دار النفائس)

للزا ہندوستان و پاکستان کے مسلمانوں پر بیلازم ہے کہ جس مسلک پر حضور داتا سر کار معین الدین چشتی مجد دالف ثانی اور دیگر حوفیاء وعلمائے کرام رحمیم اللہ تھے اسی پر کار بندر ہیں۔ جوکوئی عقائد وفقہ میں ان کے مخالف راہ پر چلے تو وہ حق پر نہ ہوگا اور نہ اس کا كوئى عذرقبول بوكارامام مجتهد شعرانى فرمات بين" به صرح اسام الحرمين و ابن السمعاني و الغزالي والكيا الهراسي وغيرهم وقالوا لتلامذ تهم يحب عليكم

روایت ہے بعض اہل مدینہ نے حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنبما سے أس عورت كے بارے میں سوال کیا جوطواف فرض کے بعد حائضہ ہوگئی ہو (کہوہ طواف وداع کے لئے - پاک ہوئے تک انتظار کرے یا طواف وداع اس سے ساقط ہوجائے گا اور بغیر طواف کے واليس آنا جائز ہوگا۔) ابن عباس رضي الله تعالیٰ عنهمانے فرمایا که وہ (طواف وداع کے بغیر) جا سکتی ہے۔اہل مدینہ نے کہا کہ ہم آ کیے قول پر زبید بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قول کو تہیں چھوڑیں گے۔

(صحيح بخاري ،كتاب الحج باب إذا حاضت المرأة بعدما أفاضت ،جلد 2،صفحه625،دار ابن

صحابه كرام كى طرح تابعين اورتبع تابعين مين بهي تقليد كانضور موجود تفا أكين صحابہ کرام وتابعین رضی اللہ تعالی عنہم کے دور میں دیانت عام تھی ،ان کی نفسانیت اس قدر مغلوب تھی کی شریعت کے احکام میں انہیں خواہشات کی پیروی کا خطرہ نہیں تھا،اس کئے ان کے دور میں تقلیدِ مطلق اور تقلید شخصی دونوں پڑمل ہوتا رہا۔ دوصد بوں کے بعد خواہشات کی پیردی کا خطرہ لاحق ہوا کہ لوگ کہیں جس کا قول خواہش کے مطابق ملے وہ لے لیں اور دوسرا حچھوڑ دیں ،لہٰذاا یک معین امام کی تقلید واجب ہوگئی ۔شاہ و لی اللّٰہ رحمۃ اللّٰہ علية فرمات بين" واعلم ان الناس كانوا في المأئة الاولى والثانية غير مجتمعين عملى التقليد لمذهب واحد بعينه وبعد المائتين ظهر بينهم التمذهب للمحتهدين باعيانهم وقل من كان لايعتمد على مذهب محتهد بعينه وكان هذا هوالو احب في ذلك الزمان "ترجمه: ياور كهي كريبلي اور وسرى صدى ميس تمام لوگ سی ایک معین مذہب کی تقلید پرمجتمع نہیں تھے اور دوسری صدی کے بعد خاص ایک مجتمد کے مذہب کا پابند بنا اہل اسلام میں ظاہر ہوا کہ کم ہی کوئی شخص تھا جوایک امام معین پراعتاد تفراتے ہیں اورایک سال اسے حرام تفراتے ہیں۔) لاجرم پابندی فدہب لازم اوراس کی تفصیل ہمار ہے فتاؤی میں ہے۔واللہ تعالی اعلم ۔''

(فتاو ى رضويه،جلد29،صفحه392،رضا فاتونڈيشن،لاسور)

کسی ایک ندجب کی تقلید کودین میں تنگی کے لئے واجب نہیں کیا گیا بلکہ لوگوں ے دین بیانے کے لئے لازم کیا گیا ہے کہ ایک آ دمی کو اگر چاور اماموں کی تقلید کی اجازت دیدی جائے تو وہ شریعت کی نہیں بلکہ اپنی خواہش کی پیروی کرتے ہوئے آسان مسائل چُن کرانہی پیمل کرے گا۔ بلکہ بہت می جگہ حلال وحرام کو بدل دے گا۔ بلکہ بی بھی ممکن ہے کہ ایک دن میں جتنی مرتبہ نفس کی خواہش بدل جائے تو دوسرے امام کے قول کولیکر عمل کرے اور خواہشات کو بوار کرتا پھرے مثلاً ایک عورت تقلید شخصی کی منکر ہے اب سب مذہبوں برعمل کرنا جا ہتی ہے تو کیا کرے گی۔اس عورت نے صبح کے وقت اپنے سکے بھتیج یا سوتیلے بھانجے یا دورھ کے چھایا باپ کے مامول صاحب سے نکاح کیا اور وہ حضرت بھی اس طرح کے تقلیر شخص کے منکر تھے جنہوں نے اسے حلال وشیرِ مادر سمجھ لیا۔ یا جانے دیجئے بیفتوے سے ہیں تو غیر مقلد صاحبوں کے پرانے پیشوا داؤد ظاہری کے نزد یک تو جورو (بیوی) کی بیٹی حلال ہے۔ جبکہ اپنی گور میں نہ پلی ہو۔ یوں اس نے اپنے سوتیلے باپ سے نکاح کرلیا۔ پھردن چڑھے ایک دوسرے منکر تقلید تشریف لائے اوراس نوجوان آفت جان ے فرمایا کہ بینکاح باجماع ائمہ اربعہ باطل محض ہوا۔ تو ہنوز بے شوہر ہے اب مجھ سے نکاح كر لے عورت بولى كه مارے مذہب كے مطابق تو مواہاس يرمكرصاحب نے بكمال شفقت فرمایا که بینی ایک ہی مذہب پرند جمنا چاہئے، اس پرشر بعت پر عمل ناقص رہتا ہے۔ بلكه وقما فو قما هر مذهب بيعمل هو كه سارى شريعت پيعمل حاصل هو عورت بولى احجما مگر نكاح

التقييد بمذهب امامكم ولا عذر لكم عندالله تعالىٰ في العدول عنه "ترجمه: اي كى تصريح كى امام حرمين وابن السمعاني وغز الى وكيا البراسي وغير جم آئم رحمهم الله نے ، اور ان بزرگول نے اپنے شاگردوں سے فرمایاتم پرواجب ہے خاص اپنے امام کے ندہب کا پابند ر ہنااگران کے مذہب سے عدول کیا تو خدا کے حضورتمہارے لیے کوئی عذر نہ ہوگا۔ (ميزان الشربعة الكبري ،فصل في بيان استحاله خروج شئي ،جلد 1،صفحه 54،53،درالكتب

## فصل سوم : تقليد سے آزاد مونے كى آفات

ائمدار بعد کے بعدسب علماء ومجہدین نے تقلید پر اجماع کر لیا اس کے بعد ہے مسلمانوں میں جاراماموں کی تقلیدرائج ہے۔جوغیرمجتہدان جاروں ائمہ کی تقلید کے علاوہ کوئی اور راہ لے وہ صراط متنقیم ہے ہٹ گیا ۔علامہ طحطاوی حاشیہ ؤرمخیار میں نقل فرماتے مين "من شذعن جمهور اهل الفقه والعلم والسوادالاعظم فقد شذفيما يدخله فى النار" ترجمه: جو تحض جمهورا بل علم وفقه سواداعظم سے جُد اہوجائے وُ واليي چيز ميں تنها بُوا جواُسےدوزخ میں لےجائے گی۔

(حاشية الطحطاوي على الدرالمختار، كتاب الذبائح، جلد4، صفحه 153، مطبوعه دار المعرفة،

امام احدرضا خان عليه رحمة الرحن فرمات بين: "اگرايك مذهب كى يابندى ندكى جائے تو یا وقت واحد میں شیء واحد کوحرام بھی جانے گا اور حلال بھی جیسے قراء ت مقتدی شافعیہ کے یہاں واجب اور حنفیہ کے یہاں حرام اور وفت واحد میں شے کا حرام وحلال دونوں ہونامحال، یا پیکرے گا کدایک وقت حلال شمجھے گادوسرے وقت حرام، توبیاس آیت یں داخل ہونا ہوگا کہ ﴿یحلونه عاما ویحرمونه عاما ﴾ (ایک مال اے طال

کوتو گواہ در کار ہے۔ وہ اس وقت کہاں؟ کہا نادان لڑکی ند ہب امام مالک میں گواہوں کی حاجت نہیں اور تو اس پڑمل کر لے بعد میں اعلان کردیں گے، چنانچہ بید دوسرا نکاح ہوگیا۔ دوپہر کوتیسرے منکر صاحب تشریف لائے کہ لڑکی تواب بھی بے نکاحی ہے۔ اسمہ ثلاثہ کے نزدیک اورخود حدیث کے حکم سے بے گواہول کے نکاح نہیں ہوتا۔ حدیث میں ایسول کو زانیے فرمایا۔ میں دوگواہ کیکر آیا ہوں مجھ سے نکاح کرلو۔اس نے کہااس وقت میراولی موجود نہیں ۔مئرصاحب نے فر مایا بیٹی تونہیں جانتی حنفی مذہب میں جوان عورت کوولی کی حاجت نہیں جبکہ کفومیں نکاح کرے۔ہم اس وقت مذہب حنفی کی انتباع کرتے ہیں۔اس پارسا کوتو سارى شريعت پرهمل كرنا تفالېذاپه تيسرا نكاح كرليا-تيسر بهركو چو تصفيمكر آپنچ كه بيني تو اب بھی بے شوہر ہے حدیث فرماتی ہے کہ بے ولی کے نکاح نہیں ہوتا اور یہی مذہب امام شافعی وغیرہ بہت ائمہ کا ہے۔ میں تیرے ولی کو لیتا آیا ہوں کہ اب شرعی نکاح مجھ سے 'ہوجائے۔اس نے کہاتم میرے کفونہیں نسب میں بہت گھٹ کر ہو۔کہا تیراولی راضی ہے تو بھی راضی ہوجاتو پھرغیر کفومیں نکاح اکثر ائمہ کے نز دیک جائز ہے۔اسے تو پوری شریعت یہ چلنا تھا چوتھا نکاح ان سے کیا۔ دو گھڑی دن رہے یا نچویں منکر بڑی تزک سے چکے بیٹی تو اب بھی کنواری ہے۔ ہمارے بڑے ابن عبدالو ہاب نجدی وابن قیم وابن تیمیہ صاحبان سب صنبلی تھے صنبلی مذہب میں غیر کفو سے نکاح سیجے نہیں ،اگر چہ عورت وولی دونوں راضی ہوں۔ یہ چوتھا تیرا کفونہ تھا۔اب مجھ سے نکاح کر عورت سجدہ شکر میں گری کہ خدانے جار

ہی پہر پانچوں مذہب کی پیروی دیکرساری شریعت برعمل کرادیا۔ یہ کہہ کر پانچویں باران (ماخوذ أزرسائل قادريه،صفحه371تا373،مكتبه اسلسنت،فيصل آباد) ال قسم كى عجيب وغريب مثاليل آج بھى ديكھنے اور سننے ميں آتى ہيں۔اس كئے

امام عین کی تقلید واجب قرار دی گئی ہے اور فقہائے کرام نے اپنے ندہب کی مخالفت کرنے كوكبيره كناه مين شاركيا علامه زين بن جيم مصرى رحمة الله عليه صاحب بحرالرائق واشباه وغير بهارساله كبائر وصفائر مين فرمات بي "اما الكسائر فقالوا هي بعد الكفر الزنا واللواطة وشرب الخمر ومخالفة المقلد حكم مقلده" ترجمه: كبيره كناه علماء في یوں گنائے کہ عیاذاً باللہ سب میں پہلے تو کفرہے پھر زنا واغلام وشراب خوری ادر مقلد کا اینام کی مخالفت کرنا۔

( الرسائل الفقهيه، الرسالة الرابعة والثلاثون ،جلد 2،صفحه907،94، مطبوعه ادارة القرآن والعلوم

امام محمة غزالى قدس سره العالى احياء العلوم شريف مين فرمات يين "محالفته للمقلد متفق على كونه منكرا بين المحصلين" ترجمه: تمام ينتهي فاضلو لكاجماع ے کہ مقلد کا اپنے امام مذہب کی مخالفت کرناشنیج وواجب الانکار ہے۔ (احياء العلوم، الباب الثاني في اركان الامر ،جلد2،صفحه366،مطبوعه مطبعة المشمهد الحسيني

یہاں تک کہ انیا کرنے کو ایمان سلب ہو جانے کا خوف کہا گیا۔ردالمحتار میں علامہ شامی رحمة الله عليه ایک فدہب سے دوسرے فدہب کی طرف چھرنے کے نقصانات ذكركرتے ہوئے فرماتے ہيں"ليس للعامي ان يتحول من مذهب الي مذهب ويستوي فيه الحنفي و الشافعي وقيل لمن انتقل الى مذهب الشافعي ليزوج له احماف ان يموت مسلوب الايمان لاهانته للدين لجيفة قذرة، وفي آحر هـذا الباب من الـمنح: وان انتقل اليه لقلة مبالاته في الاعتقاد والحراء ة عملى الانتقال من مدّهب الى مذهب كما يتفق له ويميل طبعه اليه لغرض

خلاف انہوں نے ہنگامہ خیزی ومعرکہ آرائی کی اس سے الگ ہٹ کر انہوں نے کون سے کارنامے اور کون سی خدمات انجام دی ہیں اس کا بھی ساری امت کونکم ہے۔

(اجتهاد و تقليد، صفحه 46، مكتبه اعلىٰ حضرت، لا سور)

موجودہ غیرمقلدوں سے قبل یہی فرقہ ظاہر بیتھا جسے محدثین وفقہاءنے بے عقل و مراه کہا۔ امام ابن جرکی شافعی رحمۃ الله علیه کتاب کف الرعاع میں فرماتے ہیں "اعلم ان الائمة صرحوابان الظاهرية لايعتد بخلافهم، ولايحور تقليد احد منهم لانهم سلبوا العقول حتى انكرو االقياس الجلى" ترجمه: جانا چاج كمائمه كرام نے تصریح کی ہے کہ ظاہر بیفرقہ کے خالف ہونے کا کوئی اعتبار نہیں اور نہ ہی ان میں ہے کی کی تقلید جائز ہے، کیونکہ وہ مسلوب انعقل لوگ ہیں حتی کہ وہ قیاس جلی کا بھی انکار کرتے ہیں۔ (كف الرعاع القسم الرابع عشر، باب في بيان أن مامره صغيرة أوركبيرة ،صفحه 144 ،دارالكتب

مزيد فرماتي بي "لانهم اصحاب ظاهرية محضة تكاد عقولهم إن تكون مسيخت، ومن وصل الى انه يقول ان بال الشخص في الماء تتجس او في اناء ثم صبه في الماء يتنجس كيف يقام له وزن، ويعد من العقلاء فضلاء عن العلماء " ترجمه: يدلوك محض ظاهري مين تقريبا بعقل مين اوريهان تك كهد كية اكر کوئی مخص یانی میں پیپٹا ب کر ہے تو یانی نایا ک ہے اور اگر کسی برتن میں پیپٹا ب کر کے پائی میں ڈال دے تو یانی یاک ہے نا یاک نہ ہوگا۔ تو ایسے لوگ کس شار میں ہیں ، ان کواہل عقل میں شارکرنا کیسے مناسب ہے چہ جائیکدان کوعلماء میں شار کیا جائے۔

(كف الرغاع، تنبيه ادلة التحليل والردعليها ،صفحه 128، دارالكتب العلميه، بيروت) امام فخرالدين رازي،امام جلال الدين سيوطي، امام تقي الدين سبكي، امام غزالي، يحصل له فانه لا تقبل شهادته" ترجمه:عام خض ك لي ايك مذهب سي دوسر مذہب کی طرف پھرنا جائز نہیں ہے اور اس میں جنفی شافعی برابر ہیں اور اس محض کے لئے جو ندہب شافعی اس لئے اختیار کرتا ہے کہ وہ شافعیہ سے شادی کرے کہا گیا ہے کہ اس کے ایمان کے سلب ہوجانے کا خوف ہے کیونکہ اس نے ایک گندے چمڑے کی وجہ سے دین کی تو بین کی ہے اور منے کے اس باب کے آخر میں ہے کہ عقیدہ میں قلت مبالات (لا ابالی بن) اوردنیوی غرض کے حصول کے لئے حسب خواہش طبیعت ایک مذہب سے دوسرے مذہب کی طرف منتقل ہونے کی جراءت اور جہارت کی وجہ سے جو محض دوسراند ہب اختیار کرے اس کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی۔

(رد المحتار، كتاب الشمادات، باب القبول و عدمه، جلد8، صفحه 227 مكتبه رشيديه، كونغه)

# فصل چهارم:منكرين تقليد كاجائزه

جوحضرات تقلید فقهی کوغیر ضروری بلکه باطل قرار دیتے ہیں وہ عموما دوستم کے افراد ہوتے ہیں۔(1) مذہب و مسلک ابن حزم ظاہر وابن تیمید حرانی کے متبعین ومقلدین۔(2) جدید تعلیم یافتہ مگرعلم ودین سے نابلد طبقہ۔ پہلی شم کے حضرات کا دعویٰ کچھ ہے اور عمل کچھ ہے۔ان کی طرف سے ترک تقلید کا دعویٰ ہوتا ہے جب کیمل میرکہ وہ اپنے مذکورہ ائمہ کے متبع نہیں بلکہ مقلد محض ہوتے ہیں۔ دوسری قتم کے افراد اپنی تجدد پسندی اور روش خیالی کے زعم میں ایس باتیں کرجاتے ہیں جو سنجیدہ کم اور مصحکہ خیز زیادہ ہوتی ہے اور علم وبصیرت وفقہ وافتاء سے ان کی دوری ونا آشنائی ایک ایک جملہ سے عیاں ہوتی رہتی ہے۔ اس طرح کے افرادائمہ مجہدین پرطعن وشنیج اور سوادِ اعظم کی تقیدو مذمت کر کے اختلاف و انتشارامت وملت میں اضافہ کا سبب بننے کے سوا پچھاور نہیں بن سکے ہیں۔جس تقلید کے

152 امام ابن حجر عسقلانی ، امام ابن حجر مکی ، امام ذہبی ، ملاعلی قاری ، امام شرف الدین نووی رحمة اللَّه عليهم جليل القد رعظيم المرتبت اور بلند پايه محدثين اپني جلالت علمي كے باوجود مقلد تھے۔ آج کے غیرمقلدین بھی ان محدثین کی بات کوبطور دلیل بنانے کے باوجود تقلید کوحرام کہتے ہیں اور اپنے دوچار کتابیں پڑھے مولویوں کی تقلید کرتے ہیں۔استادِمحتر م فرماتے ہیں : '' تقلید کی مخالفت بھی و ہائی صرف زبان سے کرتے ہیں وگر نہ خود کٹر مقلد ہیں۔فرق صرف ا تناہے کہ ہم ان اماموں کی تقلید کرتے ہیں جوز مانہ نبوی کے قریب تھے اور جن کی جلالت علمي، زېدوتقوي فېم وفراست كوساري د نيامانتى ہے اور و ماني ابن تيميداورابن قيم بلكه موجوده وہابی تو شاءاللدامرتسری،صدیق بھو پالی اور نذبر حسین دہلوی کے فتاوی کی تقلید کرتے ہیں۔ اوران وہابیوں کوغیرمقلدر ک تقلید کی وجہ سے نہیں بلکہ تقلید کی مخالفت کی وجہ سے کہا جاتا رسائل قادریه،صفحه 348،مکتبه اسسنت افیصل آباد)

استادصاحب کے ارشاد کی تصدیق خود وہا پیوں کے بڑے مولوی وحید الزمان سی بھی ہوتی ہے چنانچے وہ لکھتا ہے: '' ہمارے اہل حدیث بھائیوں نے ابن تیمیداور ابن قیم اور شوکانی اور شاہ ولی اللہ اور مولوی استعیل صاحب کو دین کا ٹھیکیدار بنا رکھا ہے جہاں کسی مسلمان نے ان بزرگوں کےخلاف کسی قول کواختیار کیا وہیں اس کے پیچھے پڑ گئے برا بھلا کہنے گئے۔ بھائیوذ راغور کرواور انصاف کروکہ جبتم نے ابوحنیفہ اور شافعی کی تقلید چھوڑ دی تو ابن تیمیداور ابن قیم اور شوکانی جوان سے بہت متأخر ہیں ان کی تقلید کی کیا ضرورت مے-'' (حیات وحید الزمان، صفحه 102، مطبوعه نور محمد، کراچی)

تقلید کومعاذ الله شرک کہنے والوں کوا کشرد یکھا گیا ہے کہ قر آن وحدیث پڑمل ہیرا ہونے کے دعوی میں قرآن و حدیث کے ہی خلاف عمل کر رہے ہوتے ہیں۔جس کا

اعتراف خود غیرمقلدوں کے بڑے عالم نواب وحیدالزمان نے کیا ہے چنانچہ لکھتے ہیں:'' غیرمقلدوں کا گروہ جواپے تیک اہل حدیث کہتے ہیں ،انہوں نے الی آزادی اختیار کی ہے کہ مسائلِ اجماعی کی پرواہ نہیں کرتے نہ سلف صالحین اور صحاب اور تابعین کی ،قرآن کی تفير، صرف لغت سے اپني من ماني كر ليتے ہيں، حديث شريف ميں جوتفير آ چكى ہاس كو بهی نبیں سنتے ہیں۔" (حیات وحید الزمان،صفحہ 102 بمطبوعہ نور محمد، کراچی)

نواب صدیق حسن خال اپنے ہم عصر غیر مقلد عالموں کا حال بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں: معلم حدیث میں ہمارے معاصرین کی نظرزیادہ سے زیادہ مشارق الانوار تک ہادراگروہ امام بغوی کی مصابح تک پہنچ جا کیں تو اس زعم میں مبتلا ہوجاتے ہیں کہوہ درجہ محدثین تک پہنچ گئے ہیں،حالانکہ دہ اگران دونوں کتابوں کوزبانی یادکرلیں اوران کےعلاوہ دیگرمتون بھی حفظ کرلیں تو وہ محدث نہیں ہوں گے، یہاں تک کداونٹ سوئی کے سوراخ میں داخل ہوجائے۔ ہمارے معاصرین جے انتہا کو پہنچا ہوا شارکرتے ہیں اور اے محدثول كا محدث اور بخارى عصر كہتے ہيں وہ ہے جو ابن اثيركى جامع الاصول (كے يرصف پڑھانے) میں مصروف ہواور ابن صلاح کی علوم الحدیث یا امام نو دی کی تقریب اسے یا دہو مالانکہ اسے محدثین کا کوئی مرتبہ حاصل نہیں ہے۔'

و (ترجمان وسابيه،صفحه19،مطبع محمدي ،الهور)

عصر حاضر میں وہائی بعض احادیث کی کتابوں کے ترجے پڑھ کرائمہ کرام خصوصا الم اعظم پراعتراض کرتے ہیں کہ امام عظم کی فقہ چندا حادیث پرمشمل ہے اور امام ابوحنیفہ کے کئی مسائل قرآن وحدیث کے خلاف ہیں۔استادیجتر م مفتی قاسم قادری دامت برکاتہم العاليداس كے جواب ميں فرماتے ہيں: "بدكهنا كدامام اعظم رحمة الله عليد كے بہت سے (نزل الابرار،جلد1،صفحه30،وحيد الزمان غير مقلد)

بربطور نمونہ چند مسائل لکھے ہیں وہانی ان کے قرآن وحدیث سے دلائل دیں۔ اليحاور بھی چٹ ہے مسائل پڑھنے ہوں تونزل الا براروحیدالز مان پڑھ کرد مکھ لیں۔'' (رسائل قادريه،صفحه 361،سكتبه الملسنت ،فيصل آباد)

بخاری ومسلم کے نعرے لگانے والے وہابیوں کے بیرتمام مسائل نہ بخاری میں لکھیں ہیں نمسلم بلک قرآن وحدیث کے خلاف ہیں۔ یہی وہائی سنیوں کے ہر کام کو بدعت وشرك كہتے ہيں اور اعتراض كرتے ہيں يوكى حديث بين آياہے؟ ختم والے كھانے كورام اور دودھ میں بچے کے بڑے بیشاب کو طلال کہتے ہیں ۔اللہ بچائے ایسے استدلال سے۔اس فقامت کے باوجود بیرو ہابی خود کوائمہ اربعد تو کیا صحابہ سے بھی زیادہ فقیہ جانتے ہیں چنانچہ و ہاہوں کے بڑے عالم وحیدالز ماں نے سنن ابن ماجہ کی شرح میں لکھا: ''ہمارے زمانہ میں چند بیوتو فوں نے جن کو تمیز نہیں ہے یہ دعوی کیا ہے کہ مجہتد ہونا اس زمانہ میں محال ے- حالا تک برعس ان کے دعوی کے ہم بی کہتے ہیں کہ جہتد ہونا اس زمانہ میں بہت ہل ہے اور مجہد ہونے کے لئے منطق اور اصول اور کلام کی مشکل مشکل کتابیں پڑھنے کی ضرورت نہیں ہے۔ صحابہ کرام ان علوم سے محض ناواقف تھے اور صرف کتاب اور سنت کو کسی قدر جانتے تھے کیکن انکااجتہا و آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تسلیم کیا اور ان کو اپنی رائے سے فیصلہ کرنے کی اجازت دی۔اب جو بھی مجتہد ہونا جا ہے اس کوصرف قرآن کے احکام کی آیتیں مع تفییر اور تاویل کے اور نامخ اور منسوخ معرفت اور احکام کی حدیثیں منضبط كرليمًا كافي ہے۔ اور جو حكم ان دونوں ميں نه ملے اس ميں اپني رائے كے موافق حكم الاسمار على المرام المام المام كالفيرين ايك كتاب "نيل الرام" نهايت محقرادرعدہ الصی ہے۔قرآن کاعلم اس کے پڑھ لینے سے بورا ہو جاتا ہے اور احکام کی

مَعْرِينَ وَقُهُ مُعَامِينَ وَمُعَامِعُهُمُ مُعَامِعُهُمُ مُعَامِعُهُمُ مُعَامِعُهُمُ مُعَامِعُهُمُ مُعَامِعُ مسائل قر آن وحدیث کےخلاف ہیں میسراسر باطل ومردود قول ہے۔امام اعظم کے ہرقول برآیت یا حدیث یا قرآن وحدیث کے بتائے ہوئے اصول موجود ہیں۔ہم چیلنے کرتے ہیں کدایک بھی قول ایسانہیں جو کسی نہ کسی آیت یا حدیث یا اصول سے ثابت نہ ہو۔ ہاں دھوکہ دہی کے لئے وہابی بہت ی عدیثیں نقل کر سکتے ہیں۔جوالی ہی ہونگی کہ امام اعظم نے انہیں چھوڑ کران سے زیادہ قوی حدیث پڑمل ہوگا۔ایسے شور وغوغا کی اصلاکوئی پرواہ نہیں اور نہ ہی وہ قابل النفات ہے۔البتہ وہابیوں کے ایسے بہت سے اقوال ہیں صریح قرآن وحدیث کے خلاف ہیں ان میں سے ہم چند بیان کرتے ہیں۔ وہابی ان پرآیات واحادیث پیش کر

(1) پانی میں نجاست پڑ جائے تو اگر پانی کارنگ بویا مزہ نہ بدلا ہوتو پانی پاک ہے،خواہ یانی تھوڑاہی کیوں نہ ہو۔ (نزل الابرار،جلد1،صفحه29،وحيد الزمان غير مقلد) (2) دودھ کی کڑا ہی میں بچے کے پیشاب کے قطرے گرجا ئیں تو دودھ پاک

(البلحديث13،جون1919ء)

(3) خزریکا چرار تگنے سے پاک ہوجاتا ہے۔ (ابلحديث17،نوببر1922)

(4) خزرے بیثاب کے سواباتی سب حیوانوں کا بیثاب پاک ہے۔

(الملحديث10،نومبر1922)

(5) کے کابول (پیٹاب) اورگوہ (پاخانہ) پاک ہے۔

(نزل الابرار،جلد1،صفحه50،وحيد الزمان غير مقلد)

(6) كے اور خزير كالعاب اوران كاجو ثفاياك ہے۔

(نزل الابرار،جلد1،صفحه35،وحيد الزمان غير مقلد)

(7) مرداراورخزركي بآل پاك بين-

حدیثیں ضروری منتقی الاخبار میں ابن تیمیہ کے موجود ہیں۔ای طرح تلخیص حافظ ابن حجر کی یہ بھی احادیث احکام میں ایک جامع کتاب ہے۔ پھر جوکوئی نیل المرام اور تلخیص یامنتی اخبار کوخوب یاد کرلیوے وہ کتاب اور سنت سے بخو بی واقف ہوسکتا ہے۔اوراس کاعلم ان صحابہ کے برابر پہنچ جاتا ہے بلکہ زیادہ ہوجاتا ہے جن کے لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اجتہاد جائز رکھا۔ صرف اتنااور ضرور ہے کہ صحابہ کرام اہل زبان تھے ان کونحواور صرف اور لغت کی حاجت ندهمی اگر میخف عربی نه ہوتو بقدر ضرورت علم عربیت اور لغت بھی حاصل کر لیوے اور اتنا اجتہاد شرعی اور تقلید سے نکلنے کے لئے کافی ہے۔اب پچھلے فقہوں نے جواجتها دکوایک ہوا بنادیا ہے اور اس کوالیا مشکل کر دیا ہے کہ عمر بھرکی محنت میں بھی اس کا حاصل ہونا دشوار ہے۔ بیان کی جہالت اور کونته اندیثی ہے۔ شارع علیہ السلام نے اجتہاد کے لئے ان باتوں کی بھی شرطنہیں رکھی اوراگراجتہا داس کا نام ہوتو صحابہ یا تابعین میں کوئی مجتهد نه ہوگا حالانکہ بیہ بالبدا ہت باطل ہے۔ بلکہ ہم بیہ کہتے ہیں کہ جوکوئی اس زمانہ میں منتقی الاخبار یا تلخیص منصبط کرلیوے وہ علم حدیث میں اگلے اماموں سے زیادہ ہوگا جن کویہ پچھلے علماء مجتهد خیال کرتے ہیں۔امام ابو حنیفہ کی مرویات مرفوعہ کتب حدیث میں ڈیڑھ سوے زیادہ مہیں ہیں اور اکثر حدیثوں میں ان سے سہواور مسامحہ بھی ہواہے۔"

(شرح سنن ابن ماجه،جلد2،صفحه257،اسلامي اكادمي،الامور) لوجی وہاپیول!موج کرو تمہارے امام نے دین کوخوب آسان کردیا ہے۔ تین حیار کتابیں پڑھ لواور شروع ہو جاؤاجتہا د کرنے ۔جس مسئلہ میں آسانی اور انفرادیت نظر آئے وہ لینا اگر وہ حدیث کے خلاف بھی ہوتو کہنا حدیث ضعیف ہے اور میر ااجتہا دقوی ہے جیسے تم لوگوں نے اپنے اجتہاد سے سر ننگے نماز پڑھنامستحن بنارکھا ہے۔مقلدوں کی ککھی

موئى كتابيل يره هكر مجتهد بن جاؤ ، يعنى ابن جرعسقلاني رحمة الله عليه جوخود مقلد تصانهول نے ایس کتاب لکھ دی جس میں موجودعلم اس کے امام کے بھی پاس نہیں تھااور نہ مقلد مفسرین ،محدثین ،فقہاء کرام کے پاس تھا۔مولوی وحید الزماں وہابی نے اجتہاد کی تحریک میں سب کو بیوقوف کہد دیا بیرنہ جانا کہ استے محدثین ،مفسرین ،فقہاء سب تقلید کرتے رہے اورخود کواجتها د کا اہل نہ مجھا۔ الغرض میسوچ بالکل جاہلانہ ہے۔ اگراس پر تفصیلا جواب دیا جائے تو بہت صفح بھرجا کیں گے۔ صرف ایک جھلک اس اجتہاد کی پیش کی جاتی ہے جوان وہابوں کے امامول نے جارکتابیں تو کیااس سے زائد کتابیں بردھ کرکیا ہے:۔

غیرمقلدمولوی حافظ عبداللدرویی کاکھتا ہے: '' بے نمازی بے شک کافر ہے خواہ ايك نمازكا تارك بوياسب نمازول كاكيونكه "من تسرك البصلولة متعمدا فقد كف " (جس فقصدا نماز چور الى اس فكفركيا) عام بجس كا حاصل بيد م كه بر تارک کا فرہے۔ رہا بے نمازی کا ذبیحہ کا تھم سووہ اہل کتاب کے تھم میں ہونے کی وجہ سے درست ہوسکتا ہے خواہ نیک ذیح کرنے والا پاس ہویا نہ ہو۔ (بیھی غلط ہے کہ جب وہ نماز چھوڑنے پر کافر ہو گیا تو بداہل کتاب کی طرح ندر ہا بلکہ مرتد ہو گیا اور مرتد کا ذبیحہ بالا جماع حرام ہے۔) ہاں نیک ہرطرح ہے بہتر ہے اور بے نمازی جب کا فرہوا تو اس کا کھا نامثل عيمائي كے كھانے كے سجھ لينا جاہے ، حتى الوسع اس سے پر ہيز ر كھے عندالضرورة كھالے۔'' (فتاوى اسل حديث، جلد 1، صفحه 377، ساخوذ از، رسائل اسل حديث، حصه اول،صفحه52،جمعية ابل سنة،الابور)

حافظ عبد الله رويرى خاوند بيوى كے اتحاد و اتفاق سے رہنے كے متعلق لكھتا ہے: '' خاوند بیوی کا تعلق اور ان کا اتفاق ومحبت سے رہنا اس کوشریعت نے اتنی اہمیت دی ہے کہاس کے لئے اللہ پرجھوٹ بولنا بھی جائز ہے۔" (معاذ اللہ عز وجل)

حَجُيْتِ فِقَهُ مِحْمَدِهُ مِحْمَدِهُ مَحْمَدُهُ مَحْمَدُهُ مَعْمَدُهُ مَعْمَدُهُ مَعْمَدُهُ مَعْمَدُهُ مَعْمَ (سظالم، وپڑی،صفحه 53،سلخوذ از،رسائنل اسل حدیث،حصه اول،صفحه 53،جمعیة اہل

مولوی ثناءاللدامرتسری مرزئی عورت سے نکاح کوجائز قرار دیتے تھے اور ان کے بيحهي نما زنه صرف جائز قرار دية تھے بلكه پڑھ بھی ليتے تھے چنانچہ لکھتے ہیں:''اگر مورت مرزائن ہے توعلاء کی رائے ممکن ہے مخالف ہو میرے ناقص علم میں نکاح جائز ہے۔'' (الما-ميث امرتسر كنومبر 1934،ماخوذ از،رسائل الهل حديث،حصه اول،صفحه 47،جمعية

مولوی عبد الوہاب ماتانی اینے اجتہادیس لکھتا ہے: "مرغ کی قربانی جائز ہے۔ چار آٹھ آنے کا گوشت بازار سے خرید کر قربانی کے دنوں میں تقلیم کر دینا قربانی

(مقاصد الاسامة ،صفحه 2,5ماخوذ از ورسائل اسل حديث، حصه اول، صفحه 59، جمعية اسل

فناوی ابراہیمیہ میں مصنفہ مولوی ابراہیم غیرمقلد کہتا ہے:''وضومیں بجائے یا وَل وهونے کے مسح فرض ہے۔'' (فتاوی ابراہیمیه،صفحه2،مطبوعه دهرم پر کاش اله آباد) نواب نورالحن خان کتاب عرف الجادی ،صفحہ 3 پرمشت زنی کو جائز ثابت کرتے ہوئے کہتا ہے: ''منقول ہے کہ صحابہ کرام بھی مشت زنی کرلیا کرتے تھے۔''(العیاذ باللہ) عرف الجادي كے صفحہ 111 پر كہتا ہے: "بيك وقت جارعورتوں سے زيادہ سے

اس كتاب كے صفحہ 60 پر لكھتا ہے: ''او نچی قبروں كوزيين كے برابر كرديناواجب ہے چاہے نبی کی قبر ہویاولی کی۔''

خود وحيد الزمال كا اجتهاد ديكھيں چنانچہ مدلية المهدى، جلد 1،صفحہ 110 ميں كہتا

ہے:''خطبہ میں خلفاء (راشدین رضی اللہ تعالیٰ تنہم ) کے ذکر کا التزام بدعت ہے۔'' نال الابرار، جلد 1 صفحه 46 ميل كبتا ب: "عورت سالواطت ( يعنى بيرة س محبت كرنا) كوجائز سجھنے والا كافرتو كجافات بھى نہيں۔''

بداية المهدى، جلد 1 ، صفحه 8 8 ميل كبتا ب: "وام چندر مجمن ، كش جي جو ہندووک میں مشہور ہیں،اسی طرح فارسیوں میں زرتشت اور چین اور جابان والوں میں نفسيوس،اور بدهااورسقراط وفيثاغورث، بونانيول ميں جومشهور ہيں ہم ان کی نبوت کاا نکار نہیں کر کتے کہ بیانبیاء وسلحاتھے۔"

(ماخوذ از ،رسائل ابل حديث،حصه اول، جمعية ابل سنة، لابور) دیکھیں کتنے غلط اجتہاد کئے جوقر آن وحدیث واجماع کے صریح خلاف ہیں۔جو مسلمانوں کومشرک،اولیاءکو بُرا بھلا کہنے والے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شان میں نکتہ چینی کرنے والے ہوں الکے لئے بیسب کچھ کہنا کوئی تعجب کی بات نہیں حق فرمایا حضورصلی الله عليه وآله وسلم في "إذا لم تستحى فاصنع ما شئت "ترجمه: جب توب حيا بوجائة جوجا برر

(صحيح بخارى، جلد3، صفح 1284، كتاب الانبياء؛ باب أم حسبت ، دار ابن كثير، اليماسة،بيروت)

امام احدرضا خان نے ایک مقام پران کی حدیث دانی پرزبردست کلام کیااوران کی گمراہی گوا حادیث سے ثابت کیا،جس کا خلاصہ پیش کیا جاتا ہے۔'' یامعشر المسلمین ہے فرقد غیر مقلدین کہ تقلید ائمہ دین کے وشمن اور پیچارہ عوام اہل اسلام کے رہزن ہیں، مذاہب اربعہ کو چوراہا بتا کیں ائمہ وہدی کوا حبار در بہان گھہرا کیں، ستے مسلمانوں کو کافر مشرك بنائيں،قرآن وحديث كيآپ مجھ ركھنا،ارشاداتِ ائمَه كوجانچنا پر كھنا ہر عامي جاہل

كا كام كهيں، بےراہ چل كر، بريًا نہ چل كر، حرام خدا كوحلال كرديں حلال خدا كوحرام كہيں،ان كابدعتى بدمذهب ممراه بادب ضال مضل غوى مبطل مونا نهايت جلى واظهر \_\_\_ اصل اں گروہ ناحق پژوہ کی نجد سے نکلی ملیح بخاری شریف میں ہے"عین نسافیع عین ابن عمر رضي الله تعالىٰ عنهما قال ذكر النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فقال اللُّهم بارك لنا في شامنا اللهم بارك لنا في يمننا قالوا يارسول اللهوفي نجدنا قال اللُّه م بارك لنا في شامنا اللهم بارك لنا في يمننا قالوا يارسول اللهوفي نجدنا فاظنّه قال في الثالثة هناك الزلزال والفتن وبها يطلع قرن الشيطان" ثاقع سابن عمر رضی الله تعالیٰ عنبما ہے روایت ہے کہ حضور پُر نور سیّدِ عالم صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے وُعا فرمائی البی! ہمارے لئے برکت دے ہمارے شاخ میں، ہمارے لئے برکت رکھ ہمارے یمن میں،صحابہ نے عرض کی پارسول اللہ!صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جمارے نجد میں حضور صلی الله عليه وآله وسلم نے دوبارہ وہی دُعاکی البی! ہمارے لئے برکت کر ہمارے شام میں اللی! ہمارے لیے برکت بخش ہمارے یمن میں صحابہ نے پھرعرض کی یا رسول الله! صلی الله عليه وآله وسلم همار ح نجد ميس عبدالله بن عمر رضي الله تعالي عنهما فرمات ميں مير عمان میں تیسری دفعہ حضور نے نجد کی نسبت فر مایا و ہاں زلز لے اور فتنے ہیں اور و ہیں سے فکے گا شیطان کا سینگ ۔۔۔۔اس خبر صادق مخبر صادق صلی الله تعالی علیه وسلم کے مطابق عبدالو ہاب نجدی کے پسروا تباع نے بحکم آئکہ "پدر اگر نتواند پسر تمام کند "(باپ اگرنه کرسکاتو بیٹاتمام (مکمل) کردےگا) تیرھویں صدی میں حرمین شریفین پرخروج کیاادر ناكردنى كامون ناكفتنى باتول سے كوئى وقيقه زلزله وفتنه كا أثفانه ركھا ﴿ وَ سَيَعُ لَهُ مُ الَّهٰ إِنْنَ ظَـكُـمُوٓ ا أَيَّ مُنُقَلَبٍ يَّنُقَلِبُوُنَ ﴾ اوراب جان جائيں گے ظالم كەس كروٹ بلٹا كھائيں

گے۔حاصل اُن کےعقا ئدزا اُنغه کا پیتھا کہ عالم میں وہی مشت ذلیل موحد مسلمان ہیں باقی تمام مونین معاذ الله مشرک-ای بناء پرانھوں نے حرم خداوحریم مصطفیٰ علیه افضل الصلوۃ والثناء كوعيا ذأباللددار الحرب ادروبال كے سُكّان كرام بمسائيكان خداورسول كو (خاكم بدبان گتاخاں) کافرومشرک مھمرایا اور بنام جہاد وخروج کرے لوائے فتنه عظلے پر شیطانیت

غرض بیفتنه شنیعہ وہاں سے مطرود اور خدا ورسول کے پاک شہروں سے مدفوع و مردود ہوکرا پنے لئے جگہ ڈھونڈتا ہی تھا کہ نجد کے ٹیلوں سے اس دارالفتن ہندوستان کی نرم زمین اسے نظر پڑی ،آتے ہی یہاں قدم جمائے ، بانی فتندنے کہ اس مذہب نامہذب کا معلم ثانی ہوا وہی رنگ آ ہنگ کفر وشرک بکڑا کہ ان معدودے چند کے سواتمام مسلمان مشرك، يهال بيطا كفي بحكم ﴿ اللَّهِ يُن فَوَّ قُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُو اشِيعًا ﴾ (ؤولوك جنهول نے اپنے دین میں جُداجُد اراہیں نکالیں ادر کئی گردہ ہو گئے )۔خودمتفرق ہو گیا ایک فرقہ بظاہر مسائل فرعیہ میں تقلیدائمہ کا نام لیتار ہادوسرے نے "قسدم عشق پیشتسر بھنے" (عشق کا قدم آ کے بڑھانا ہی بہتر ہے۔) کہدکراہے بھی بالائے طاق رکھا، چلئے آپس میں چل گئی وہ اٹھیں گمراہ بیا ٹھیں مشرک کہنے لگے مگر مخالفتِ اہلسنت وعداوت اہلِ حق میں پھرملت واحدہ رہے، ہر چندان اتباع نے بھی تکفیر مسلمین میں اپنی چلتی گئی نہ کی ليكن چر كلام الامام المام الكلام (امام كاكلام، كلام كالمام بوتا ب-) ان كامام وبانی و ثانی کوشرک و کفر کی وہ تیز و تند چڑھی کہ سلمانوں کے مشرک کا فربنانے کو حدیث سیجے مملم"لا يـذهـب الـليـل والـنهـار حتى يـعبـد الـلات والعزّي(الي قوله)يبعث الله ريحاطيبة فتوفى كل من كان في قلبه مثقال حبة من حردل من ايمان فيبقى

حُجِّيتِ فِقه

متصل بلانصل دوسری حدیث مفصل ای شجیح مسلم کی عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنهما ہے و ه موجود تقی جس ہے اس حدیث کے معنی واضح ہوتے اور اُس میں صراحة ارشاد ہوا تھا کہ بیہ وقت کب آئے گااور کیونکر آئے گااور آغازِ بُت پرتی کا منشا کیا ہوگا؟۔۔۔

واقعی پہلوگ اُن پُرانے خوارج کےٹھیکٹھیک بقیہ ویادگار ہیں وہی مسکلے وہی دعوے وہی انداز وہی و تیرے، خارجیوں کا داب تھا ،ا پنا ظاہراس قدر متشرع بناتے کہ عوام مسلمين انهيس نهايت بابندشرع جانتة كجربات يرغمل بالقرآن كادعوى عجب دام درسبره تها مسلک وہی کہ ہم ہی مسلمان ہیں باقی سب مشرک ۔ یہی رنگ ان حضرات کے ہیں آپ موحداورسب مشركين، آپ محذى اورسب بددين، آپ عامل بالقرآن والحديث اورسب چنیں و چناں بزم خبیث، پھران کے اکثر مطلبین ظاہری پابندی شرع میں خوارج سے کیا کم ہیں؟ اہلسنّت کان کھول کرسُن لیں دھو کے کی پٹی میں شکار نہ ہوجا کیں، ہمارے نبی صلی الله تعالى عليه وللم في محمديث مين فرمايا" تبحق ون صلاتكم مع صلاتهم وصيامكم مع صيامهم وعملكم مع عملهم" تم حقير جانو كاين نمازول كوان كى نمازوں کے سامنے اوراپنے روز ہے ان کے روز ول کے سامنے اوراپنے اعمال کو اُن کے اعمال کے مقابل ۔۔۔ " (فتاوی رضویه،جلد6،صفحه656،رضافائونلایشن،الاسور) الله عزوجل! ہمیں ان کے فتنوں سے محفوظ فرمائے۔ آمین۔

من لا حیر فیہ فیر جعون الی دین آبائهم "مشکون کے باب "لا تقوم الساعة شرادالناس " فیل کر کے بے دھڑک زمانہ موجودہ پر جمادی جس میں حضور سیّد عالم صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کرزمانہ فنانہ ہوگا جب تک لات وعڑی کی پھر سے پرستش نہ ہو اور وہ یوں ہوگی کہ الله تعالیٰ ایک یا گیزہ ہوا بھیج گا جوساری دنیا سے مسلمانوں کو اُٹھا کے گی جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابرایمان ہوگا انتقال کرے گا جب زمین میں زے کا فررہ جائیں گے پھر بتوں کی بوجا بدستور جاری ہوجائے گی۔ اس حدیث کونقل کرکے کافررہ جائیں گے پھر بتوں کی بوجا بدستور جاری ہوجائے گی۔ اس حدیث کونقل کرکے صاف لکھ دیا سو پیغیر خدا کے فرمانے کے موافق ہوا ( یعنی وہ ہوا چل گئی۔ ) اتا للہ واتا الیہ صاف لکھ دیا سو پیغیر خدا کے فرمانے کے موافق ہوا ( یعنی وہ ہوا چل گئی۔ ) اتا للہ واتا الیہ

المراق وقاد المراق المر

ہوشمند نے اتنا بھی نہ دیکھا کہ اگر ہے وہی زمانہ ہے جس کی خبر صدیث میں دی تو واجب ہُوا کہ روئے زمین پرمسلمان کا نام ونشان باتی نہ ہو بھلے مانس اب تُو اور تیرے ساتھی کدھر نچ کرجاتے ہیں؟ کیاتمھارا طاکفہ دنیا کے پردے ہے کہیں الگ بستا ہے؟ تم سب بھی انہیں شرارالناس و بدترین خلق میں ہوئے جن کے دل میں رائی کے دانے کے برابرایمان کا نام نہیں اور دین گفار کی طرف پھر کر بتوں کی پوجا میں مصروف ہیں، پچ برابرایمان کا نام نہیں اور دین گفار کی طرف بھر کر بتوں کی پوجا میں مصروف ہیں، پھر آیا حدیث مصطفیٰ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا ارشاد کہ "حیك الشیء یعمی ویصم "کسی چیز کی محبت مجھے اندھا اور بہرا کردے گی۔

شرک کی محبت نے اس ذی ہوش کوابیاا ندھا بہرا کردیا کہ خودا پنے کفر کا اقر ارکر بیٹھا ،غرض تو بہ ہے کہ کسی طرح تمام مسلمان معاذ اللہ مشرک کھہریں اگرچہ پرائے شگون کواپنا ہی چہرہ ہموار ہوجائے ،اوراس بیباک چالاک کی نہایت عیاری بہے کہ اُسی مشکوۃ کے اُسی" بیاب لاتقوم السیاعة الاعلی شراد الناس" میں اسی حدیث مسلم کے برابر

# ⊕ـــباب چهارم: فقه اور فتوی\_ــــ ۞

فقہ میں فتوی کو بہت مقام حاصل ہے۔ اس باب کو لانے کا مقصد یہ ہے کہ مقلدمفتیانِ کرام جب کسی مسکله پرفتوی دیتے ہیں تو اس کے بھی کچھ لواز مات واصول ہوتے ہیں۔غیرمقلدوں کی طرح نہیں کہ جو بات عقل وول کو بھائے اس پرفتوی ویدیا، باپ کا فتوی بیٹے کے مخالف ہواور بیٹے کا باپ کے کیونکہ دونوں کی عقل مختلف ہے۔شرعا حدیث تفسیر، قراءت اور فقدالگ الگ شعبہ ہیں۔ کسی حدیث کی سند پر کلام کے لئے محدث کی طرف جایا جاتا ہے،قراءت میں قاری،قرآن کی تفسیر میں مفسر کی طرف اور حلال وحرام كے معاملہ ميں فقيه كى طرف رجوع كياجاتا ہے۔ عظيم محدث امام ابن جرعسقلاني رحمة التُدعلية فرمات بين " فإن علم الحلال والحرام إنما يتلقى من الفقهاء "ترجمه: طال وحرام كاعلم فقهاء سے حاصل كرنا جا ہئے۔

(فتح الباري ،باب انزل القرآن على سبعة احرف،جلد9،صفحه37، دار الفكر ،بيروت) جبکہ وہائی اپنے فتوی میں محدث کے قول کو دلیل بناتے ہیں۔ اگر کسی محدث کا قول نه ملے یا قول اپنی مرضی کانہ ہوتو خودمجہد بن کر اجتہاد کرتے ہیں۔ایک غیر مقلد کا فتوی دیکھا جس میں اس سے سوال ہوا کہ میرے پاس کسی کی امانت تھی وہ ضائع ہوگئی۔قرآن وحدیث کی روشنی میں بتا کیں کہ مجھ پر کیا حکم ہے؟ اس کا جواب بخاری وسلم میں نہ تھا مجبورا غیرمقلد کواجتها دکرنا تھا اوراجتها دبھی ایسا کہ جومنفر دہو۔للہٰ ذااس نے پہلے امانت کے متعلق آیات وحدیث لکھیں کہ امانت کے متعلق بیٹھم ہے وغیرہ۔اس نے بچل امانت کے متعلق آیات وحدیث لکھ کرسائل کومطمئن کیا کہ فتوی قرآن وحدیث کی روشی میں ہے۔ پھرآخر میں جومطلوبہ جواب تھااس میں بغیر دلیل اپنااجتہا دکرتے ہوئے کہا کہ جب امانت ضاکع

ہو گئ ہے تو دونوں مل ملا کرکوئی صورت اختیار کرلیں لینی کچھ وہ چھوڑ دے اور کچھ یہ دیدے۔ بیراس کا اجتہاد واقعی منفرد و نرالہ تھا ۔ حنفی کتبِ فقہ میں اس مسکلہ کا بہت بہترین جواب دیا گیاہے کہ اگرامانت سنجال کر رکھی تھی اور بغیراس کی کوتا ہی کے ضائع ہوگئی تواس ر کھھ ضان نہیں در نہ کوتا ہی کی صورت میں ضان دے گا۔

دوسراا كثر ديكھنے ميں آيا ہے كه غير مقلدفتوى دينے ميں احناف كى مخالفت، اپنى انفرادیت کو قائم کرنے اور رعایت کی طرف زیادہ جائیں گے کہ لوگ غیر مقلدیت سے متاثر ہوں ۔امام احدرضا خان علیہ رحمة الرحل غیر مقلدوں کی تفقہ پرتصرہ كرتے ہوئے فرماتے ہیں: 'نیر حضرات جس مسئلہ میں خلاف کریں گے آ رام نفس ہی کی طرف کریں گے بھی وہ ندہبان کے نزدیک رائح نہ ہواجس میں ذرامشقت کا پلہ جھکا،تر اور کے میں ہیں رکعت چھوڑیں تو چھتیں کی طرف نہ گئے جوامام مالک سے مروی، نہ چالیس لیں جو حضرت اني بن كعب رضى الله تعالى عند معقول اورامام الحق بن رامويه وابل مدينه كامذ جب تفاء آ مُر ركر كر آرام كاسب تها" (فتاوى رضويه ، جلد 6، صفحه 691، رضافاتون ديشن ، لابور) انكي احناف ہے مخالفت و انفراديت اور رعايتيں دينے كا منه بولتا ثبوت أيك مجلس میں دی گئی انتھی تین طلاقوں کوا یک کہنا ہے جو کہ صرح صحابہ کرام وائمہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے خلاف ہے۔احادیث، صحابہ کرام، محدثین اور فقہائے کرام سے بیثابت ہے كەاپكىمجلس مىں تىن طلاقىں دى جائىي تو وە نافذ ہو جاتى ہيں اور جوتىن طلاقوں كوايك مانے فقہاء کرام اور محدثین نے ایسوں کو بدعتی قرار دیا ہے چنانچہ شارح بخاری امام ابن بطال رحمة الله علية فرمات بين "اتفق أئمة الفتوى على الزوم أيقاع طلاق الثلاث في كلمة واحدة،فان ذلك عندهم مخالف للسنة وهو قول جمهور السلف

والمحلاف في ذلك شذوذ وانما تعلق به اهل البدع\_\_عن ابن عباس فيمن طلق امرأته تُـلاثـا انه قدعصي ربه وبانت منه امرأته ولا ينكحها الا بعد زوج روى ه ناعن عمر اوعلى و ابن مسعود، و ابن عمر، و ابي هريرة، وعمران بن حصين، ذكر ذلك الطحاوي بالإسانيد عنهم" ترجمه: ائمَ فقهاء في اس پراتفاق كيا ہے کہ ایک وقت میں تین اکٹھی طلاقیں دی جائیں تو نا فنذ ہو جاتی ہیں اور اکٹھی تین طلاقیں دینا سنت کے خلاف ہے اور بیقول جمہور اسلاف کا ہے اور تین طلاقوں کے ایک ہونے کا قول شاذ اوراہل ہدعت ہے متعلق ہے۔حضرت ابن عباس رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ ہے روایت ہے کہ جواپنی بیوی کوانٹھی تین طلاقیں دےاس نے اپنے رب تعالیٰ کی نافر مانی کی اور اسکی ہوی بائنہ ہوگی اور بغیر حلالہ کے اس سے نکاح جائز نہیں ۔ابیا ہی حضرت عمر فاروق ،وعلی المرتضى، وابن مسعود، وابن عمر، وابي هريرة ، وعمران بن حصين رضي الله تعالى منهم ہے مروى ہے جے امام طحاوی نے اساد کے ساتھ روایت کیا ہے۔

(ابن بطال شرح بخارى، كتاب الطلاق باب من اجاز طلاق الثلاث ، جلد 7، صفحه 322 ، دار الكتب

ا یک مجلس میں دی گئیں اکٹھی تین طلاقوں کے واقع ہونے کوحضرت عمر فاروق رضی اللّٰدتعالیٰ عنہ نے نافذ کیا تھا۔غیر مقلدوں نے حضرت عمر فاروق رضی اللّٰدتعالیٰ عنہ کے اس فيصلے كانەصرف انكاركيا بلكهان كاپه فيصله غيرشرعى قرارديديا \_ چنانچه غيرمقلدوں كى ايك كتاب ميں ہے:'' حقيقت بيہ كے حضرت عمر رضى الله تعالى عنه كا بيغل (تطليقاتِ ثلاثه في مجلس واحد کا طلاق بائن قرار دینا) نہ تو اصل حکم شریعت کے لئے ناسخ ہے اور نہ ہم حدیث کے مقابلے میں بعض صحابہ کے فتوے کی پیروی پر مجبور ہیں۔''

(ايك مجلس مين تين طلاقين اور اس كا شرعى حل،صقحه 170، دارلسلام ، لا بيور)

پھر یہاں تک کہددیا کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کواس فیصلے سے بعد مين ندامت بهي موئي تهي چنانچه لکھتے ہيں:" آخري ايام ميں انہيں اس بات كا احساس بھي ہوا کہ مجھے بطور سز ابھی بیاقد امنہیں کرنا جائے تھا جس پر انہوں نے اظہار ندامت بھی (ایك مجلس میں تین طلاقیں اور اس كا شرعى حل،صفحه49،دارلسلام،لاہور) یکھی نہ سوچا کہ کیا حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ حدیث کے مقابل اپنے یاس سے فیصلہ دے سکتے ہیں؟ کیا صحابہ کرا معلیہم الرضوان اس غلط فیصلے پر معاذ اللہ عز وجل اجماع كركت بين؟ لاحول ولأقوة الابالله العظيم الله عزوجل كے بيارے حبيب صلى الله عليه وآله وسلم نے قرمايا "اقتدوا بالذين من بعدى ابى بكر وعمر" ترجمه: ميرے بعدابو بمراور عمر رضی الله تعالی عنهما کی پیروی کرو۔

(مسند احمد بن حنبل ،حديث حذيفه بن اليمان ،جلد38،صفحه380،مؤسسة الرسالة،بيروت) اسی طرح اور بھی ان کے فتاؤی میں صریح غلطیاں احادیث واجماع کے خلاف و کھنے میں آئی ہیں ۔لہذا یہ بتانا ضروری ہے کہ مقلدمفتیان کرام کن اصول ولواز مات کو سامنے رکھ کرفتوی دیتے ہیں۔ بیروہ اصول ولواز مات ہیں جوصد یوں سے چلے آرہے

سب سے پہلے مہ بتایا جاتا ہے کہ فقہاء کے سات درجے ہیں:۔ (1) پہلے درجہ میں مجتهدین شرع ہیں جیسے جاروں ائمہ کرام رحمهم اللہ جنہوں نے تواعد داصول وضع فرمائے۔

(2) دوسرا درجه مجتهدین فی المذہب کا ہے جیسے امام محمر، امام نوسف و دیگر مجتهدین رحمهم الله۔ جنہوں نے اپنے ائمہ ہی کے اصول وقواعد سے قرآن وحدیث سے

میں اپنے استادے اختلاف کیا۔اصحاب ترجیج نے بھی قرآن وحدیث کی روشنی میں اپنے کثیرعلم سے فقہ کی صحیح کی ،قوی دلیل کی بنیادامام ابوحنیفہ کے قول کوچھوڑ صاحبین کے قول كولياراس سومابيون كاليكهنا غلط ثابت موكيا كم مقلد بغير دليل امام ابو حذيفه ح قول كو لے لیتے ہیں۔موجودہ دور میں مجہدین ناپید ہیں مگرفتوی میں مذہب حنفی کے اصول وقواعد میں جدید مسئلہ کوحل کیاجا تا ہے۔مفتی اس پردلائل دیتا ہے۔

### فتوي كي تعريف

فتویٰ کی اصطلاحی تعریف ہے کسی پوچھے گئے مسئلہ کا شرعی حکم بتانا۔فتویٰ میں عبادات ومعاملات سب آجاتے ہیں چنانچد الموسوعة الفقهید میں ہے" ید حسل الإفتاء الأحكام الاعتقادية من الإيمان بالله واليُّوم الآخر وسائر أركان الإيمان ويدخل الأحكام العملية جميعها من العبادات والمعاملات والعقوبات والأنكحة ، ويدخل الإفتاء الأحكام التكليفية كلها ، وهي الواجبات والمحرمات والمندوبات والمكروهات والمباحات ، ويدخل الإفتاء في الأحكام الوضعية كالإفتاء بصحة العبادة أو التصرف أو بطلانهما "ترجمه: افآء مين اعتقاديات، الله يرايمان، قيامت يرايمان اورتمام اركان اسلام داخل بين، اسي طرح تمام عملى احكام عبادات معاملات اورعقوبات داخل بين افتاء مين تمام احكام تكليفي واجبات محرمات مندوبات مكروبات مباحات أوراحكام وضعي جيسے عبادت كى صحت و بطلان کے احکام داخل ہیں۔

مسائل استنباط كے اور بعض مسائل ميں دليل كى بنياد براسين ائمه سے اختلاف كيا۔

- (3) تيسرے درجه ميں مجتهد في المائل ميں جيسے امام خصاف، كرخي، حلواني، سرحسی ، برز دوی ، قاضی خان ، طحاوی رحمهم الله۔ جن مسائل میں امام ابوحنیفہ اور ان کے تلامذہ رحمہم اللہ سے کوئی روایت منقول نہیں ، پیرحضرات اپنے اجتہاد سے انہیں اصول وضوابط کی روشیٰ میں احکام بیان کرتے ہیں۔
- (4) چوتھا درجہ میں اصحاب تخ نج ہیں مثلا جصاص رازی وغیرہ۔ یہ مجتهد نہیں بلکہ مقلد ہیں اور اصول وضوابط پر انہیں مہارت حاصل ہے۔ جوقول مذہب سے مجمل ومبهم منقول ہواس کی تفصیل تعیین بیان کرتے ہیں۔
- (5) پانچویں درجہ میں اصحاب ترجیج ہیں جیسے صاحب قدوری، صاحب ہدایہ وغیرہ رحمہم اللّٰد۔ بیرحضرات بھی مقلد ہوتے ہیں۔ان کا کام مختلف روایتوں میں ہے کسی ایک روایت کوتر جیخ دینا ہے۔ جیسے کہاجا تا ہے' هذااصح ،هذااولی وغیرہ۔
- (6) چھٹے درجہ میں اصحاب تمیز ہیں جیسے صاحب کنز،صاحب مختار،صاحب وقابیہ صاحب مجمع وغیرہ رحمہم اللہ۔ بیہ حضرات بھی مقلد ہوتے ہیں کیکن اس کے ساتھ اقوی،قوی اورضعیف اقوال کے درمیان امتیاز کر سکتے ہیں۔ان کی شان یہ ہے کہ اپنے کتب میں مردوداقوال اورضعیف روایات کوفقل ندکریں۔
- (7) ساتویں درجہ میں مقلد محض ہوتے ہیں جو مختلف اقوال کی تمیز نہ کر سکیں۔ (ماخوذاز ،ردالمحتار سقدمه،جلد! ،عمفحه 1 مكتبه رشيديه ،كوثثه) دیکھیں کس طرح حنی فقہ میں موجود مسائل کی تحقیق ہوئی ،مجتهدین نے قرآن وحدیث ہے مسائل کا استنباط کیااوربعض دفعہ دیگر مجتهدین نے قرآن وحدیث کی ہی روشنی

فتوي كي ضرورت دا ہميت

اسلام میں فتوی کی بہت زیادہ ضرورت واہمیت ہے۔جس مسلّہ کے بارے میں علم نہیں مسلمان پر اس کا اہل علم سے بوچھنا واجب ہے چنانچہ الموسوعة الفقہیہ میں مع"استفتاء العامي الذي لا يعلم حكم الحادثة واجب عليه ، لوجوب العمل . حسب حكم الشرع ، ولأنه إذا أقدم على العمل من غير علم فقد يرتكب المحرام ، أو يترك في العبادة ما لا بد منه ، قال الغزالي العامي يحب عليه سؤال العلماء، لأن الإجماع منعقد على أن العامي مكلف بالأحكام" ترجمه: غيرعالم جے در پیش مسلہ کا حکم معلوم نہیں اسکا حکم یو چھنااس پر واجب ہے کہ اس کاعمل حکم شرع کے مطابق ہوجائے۔اگر وہ بغیرعلم کے عمل کریے تو حرام کا مرتکب ہوگایا جوعبادت اس پرلازم ہے اس کا ترک کرے گا۔امام غز الی رحمۃ اللّٰہ علیہ فرماتے ہیں غیر عالم کا علماء ہے سوال کرنا واجب ہاں لئے کوال پراجماع ہے کہ غیر عالم احکام میں مکلف ہے۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد32،صفحه46،دار الصفوة ،مصر)

رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم نے فر مايا" الاسئلوا ان لم يعلمو افائما شفاء العي السؤال " ترجمه: الروة بين جانة توبوجهة كيون بين كيونكم جهالت كي شفاء سوال

(سنن ابي داؤد، كتاب الطمهارة،باب ( في )المجروح يتيمم،جلد1،صفحه145،دار الفكر،بيروت) اللجم الاوسط للطرائي مين ب"عن حابر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا ينبغي للعالم أن يسكت على علمه ، ولا ينبغي للجاهل أن يسكت على جهله ،قال الله حل ذكره ﴿فسالوا أهل الذكر إن كنتم لا

تعلمون ﴾ "ترجمه: حضرت جابرض الله تعالى عنه بروايت برسول الله صلى الله عليه وآلدوسلم نے فرمایا عالم کاعلم پرخاموش رہنا درست نہیں اور جابل کا جہالت پرخاموش رہنا درست نہیں۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: توا بے لوگو اعلم والوں سے پوچھوا گرتمہیں علم نہیں۔

(المعجم الاوسط للطبراني، جلد5، صفحه 298، دار الحرمين ، القاسرة)

الله عز وجل، رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ،صحابه كرام عليهم الرضوان ،ابل علم حضرات نے لوگوں کوور پیش مسائل میں فقالی ویتے ہیں "أن الله تعالی أفتی عباده، وقال ﴿ ويستفتونك في النساء قل الله يفتيكم فيهن ﴾ وقال ﴿ يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة ﴾ أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يتولى هذا المنصب في حياته ، وكان ذلك من مقتضى رسالته ، وقد كلفه الله تعالى بذلك حيث قال ﴿ وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون، فالمفتى حليفة النبي صلى الله عليه وسلم في أداء وظيفة البيان، وقيد تولي هذه الخلافة بعد النبي صلى الله عليه و سلم أصحابه الكرام ، ثم أهل العلم بعدهم" ترجمه: الله تعالى في اليخ بندول كوفتو ديخ فرمايا: اورتم عورتول ك بارے میں فتوی پوچھتے ہیں تم فرمادو کہ اللہ تمہیں ان کا فتوی دیتا ہے۔ اور فرمایا: اے محبوب! تم سے فتویٰ پوچھتے ہیں تم فر مادو کہ اللہ تہمیں کلالہ میں فتویٰ دیتا ہے۔ نبی کریم صلی الله عليه وآله وسلم اپني حيات مين فتوى دينے كے منصب پر تھے اور ميدرسالت كے تقاضوں میں سے ایک تقاضا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کواس کا مکلّف بنایا تھا چنانچے ارشاد فر مایا: اور اے محبوب! ہم نے تمہاری ہی طرف یہ یادگارا تاری کہتم لوگوں سے بیان کردوجوان کی طرف اتر ااورکہیں وہ دھیان کریں مفتی نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خلیفہ ہے لوگوں کومسائل بیان

173

مفتیان مدید منوره: حضرات خلفائے اربعه، حضرت عاکشه صدیقه، حضرت عبد الله بن عمر ،حضرت ابو مريره ،حضرت سعيد بن المسيب ،حضرت عروه بن الزبير بن العوام ، حفزت عبدالرحن بن ابي بكر، حضرت على بن الحسين ، حضرت عبيد الله بن عبد الله \_رضى الله

مفتیانِ مکه معظمه: \_حضرت عبد الله بن عباس،حضرت مجامد،حضرت سعید بن جير، حضرت عكرمه مولى ابن عباس، حضرت الوالزبير محمد بن مسلمه \_رضى الله تعالى عنهم \_ مفتيان كوفه: حضرت عبد الله بن مسعود، حضرت اسود، حضرت علقمه بن قيس، حفزت مسروق بن الاجدع، حضرت شريح ابن الحارث، حضرت عامر بن شرجيل \_رضي الله

مفتيانِ شام: \_حفزت عبدالرحن بن الغنم ،حفرت رجاء بن حيوة \_رضي الله تعالى

مفتيانِ مفرز حضرت عبد الله بن عمرو بن العاص، حضرت يزيد بن ابي صبيب \_رضى الله تعالى عنهم \_

مفتیانِ مین: \_حضرت طاؤس بن کیسان،حضرت وہب بن منبہ \_رضی اللّٰہ تعالیٰ

# بغيرعكم فتوى دينح پروعيدين

لا كھوں صحابہ و تابعين رضى الله تعالى عنهم ميں چند حضرات ہى منصب افتاء پر تھے۔ گویا کہ ہرکسی کوفتوی دینے کی اجازت نہیں۔اور بغیرعکم کےفتوی دینا سخت حرام ہے، ال يروعيد آكى بين - الموسوعة الفقيه الكويتيه مين ب"الإفتاء بغير علم حرام ، لأنه مَجْنِ فِقَةُ مُنْ الْمُعَالِينَ وَقَهُ مُنْ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلَمِ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ

کرنے میں۔ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد صحابہ کرام اس منصب کوسرانجام دیتے رہے پھران کے بعداہل علم حضرات فتوی دیتے رہے۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد32، صفحه 23، دار الصفوة سمر)

# صاحب فتوى صحابه كرام وتابعين عليهم الرضوان

صحابہ کرام علیہم الرضوان کی بہت بڑی تعداد اہل فتوی تھی ۔سب سے بڑھ کر فقاہت میں خلفائے اربعہ تھے۔حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی علم و فقاہت کے متعلق خطیب بغدادی مدیث پاک فقل کرتے ہیں "عن أبسى الطفیل قال شهدت علیاً وهو يخطب وهو يقول سلوني والله لا تسألوني عن شيء يكون إلى يوم القيامة إلا حدثتكم به "ترجمه:حضرت ابوطفيل رضى الله تعالى عنه فرمات بين مين في حضرت على رضى الله تعالى عنه كوخطبه مين سيكت ويكها مجهس يوجهوالله كي قتم الم مجهس قيامت تكسى چیز کے متعلق سوال نہ کرو کے مگر میں اس کا جواب دوں گا۔

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه352،دار ابن الجوزي،سعوديه)

خلفائے اربعہ رضوان اللہ تعالی علیهم کے بعد تمام صحابہ کرام علیهم الرضوان سے علم وفقاهت مين زائد حضرت عبدالله بن مسعود رضي الله تعالى عنه بين \_مرقاة شرح مشكلوة مين "هو عند ائمتنا افقه الصحابة بعد الخلفاء الاربعة "رّجمه: ماركاتمه کے زویک ابنِ مسعود خلفاءِ اربعہ رضی اللہ تعالی عنہم کے بعد سب سے زیادہ فقیہ ہیں۔ ( مرقاة ،باب جامع المناقب الفصل الاول ،جلد11،صفحه 341،مكتبه رشيديه، كوتثه) صحابہ کے بعد تابعین میں سے بھی کثیرلوگ مفتی تھے۔فتوی دینے والے صحابہ كرام وتا بعين عليهم الرضوان كے نام دج ذيل ہيں: \_

حجيتِ فِقه

مضل یضل الناس بغیر علم "ترجمه:حضرت ابوعبیده بن عبدالله بن مسعودرضی الله تعالی عنهم سے روایت ہے انہوں فرمایا بے شک سب سے زیادہ سخت عذاب قیامت والے دن گراہ پیشوا جو بغیرعلم لوگوں کوگراہ کرتا ہے اسے ہوگا۔

(مصنف عبد الرزاق، كتاب ابل الكتابين، باب التماثيل وما جاء فيه، جلد 10، صفحه 398 المكتب الإسلامي ، بيروت)

غلط فتوی پر جومل کرے اس کا گناه بھی فتوی دینے والے پر ہے۔ ابوداؤ دشریف کی حدیث پاک ہے "قال رسول الله صلی الله علیه و سلم من أفتی بغیر علم کان إشمه علی من أفتاه" ترجمہ: رسول الله سلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا جو بغیر علم کے فتوی دیتو فتوی پڑمل کرنے والے کا گناه بھی فتوی دینے والے پر ہے۔

(سنن ابو دائود ، کتاب العلم ، باب التوقی فی الفتیا، جلد2، صفحه 345، دار الفکر ، بیروت)

ہمارے اسلاف جس مسلم کے متعلق پنة نہ ہوتا معذرت کر لیتے چنانچ خطیب
بغدادی رحمۃ الله علیہ لکھتے ہیں "أخبسونی عقبة بن مسلم أن ابن عمر سئل عن شیء
فقال لا أدری ، ئم اتبعها فقال أتريدون أن تجعلوا ظهورنا لکم حسوراً فی
حهنم أن تقولوا أفتانا ابن عمر بهذا" ترجمہ: حضرت عقبہ بن مسلم نے بتایا حضرت ابن
عمروضی الله تعالی عنهما ہے کسی چیز کے متعلق سوال کیا گیا ، انہوں نے فرمایا میں نہیں جانتا ، پھر
اسکے متعلق پوچھا تو آپ نے فرمایا کیاتم چا ہے ہوکہ ہم اپنی پشت کوتمہارے لئے جہنم کا پل
بنالیس ہم کہوکہ ہمیں ابن عمروضی الله تعالی عنہ نے ایسافتوی دیا تھا؟ (لیعنی ہماری بات کو

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه365،دار ابن الجوزي،سعوديه)

حُجْيتِ فِقهِ مِحْدِد فِقه

يتصمن الكذب على الله تعالى ورسوله ، ويتضمن إضلال الناس ، وهو من الكبائر ، لقوله تعالى فقل إنسما حوم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإشم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون فقرنه بالفواحش والبغى والشرك "رجمه: بغير علم يحقولوا على الله ما لا تعلمون فقرنه بالفواحش والبغى والشرك "رجمه: بغير علم كفوى دينا حرام بالله كه به الله عزوجل ورسول الله عليه وآله وسلم يرجموك اور لوگول كراه بون كاسب ب-بهكيره گنا بول مين سے ب-الله تعالى كافر مان بختم فرماؤ مير درب نے تو بے حيائيال حرام فرمائى بين جوان مين كلى بين اور جوچي اور گناه اور ناحق زيادتى اور به يحيائيال حرام فرمائى بين جوان مين كلى بين اور جوچيى اور ومائلة بين اور به يكائل بالله بين اور به يكائله بين اور به كيائلة بين اور به كيائلة بين اور به كيائلة بين اور به كيائل ، ناحق و و بات كرنے كو به حيائى ، ناحق زيادتى اور شرك كياته و كيائي . ناحق زيادتى اور شرك كياته و كركيا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد32،صفحه24، دار الصفوة سمر)

مجم ابن عساكر كى حديث پاك حضرت على رضى الله تعالى عنه سے مروى ہے "فال

رسول الله صلى الله عليه وسلم من أفتى الناس بغير علم لعنته ملائكة السماء والأرض "ترجمه: رسول الله عليه والدعليه وآله وسلم في فرمايا جولوگول كو بغير علم كفتوى دك اس يرزيين وآسان كفر شة لعنت كرتے بين -

(كنزالعمال،كتاب العلم الباب الثاني في أفات العلم--جلد10،صفحه349،مؤسمة الرسالة بيروت)

اہل علم ، سجادہ نشین ، خلیفہ حضرات کواس میں اور زیادہ احتیاط کرنی جائے کہ ان کی جہالت لوگوں کو گمراہ کرے گی اور بیان پر وبال ہوگا۔ مصنف عبد الرزاق میں ہے "عن أبي عبد الله بن مسعود أنه قال إن من أشد الناس عذابا يوم القيامة إمام

حُجِيتِ فِقه محمده معمده فقه تبيَّت

176

# فصل دوم: فتوى دينے كواز مات

مفتى كى صفات

مفتی اللّه عز وجل اور اسکے بندوں کے درمیان واسطہ ہوتا ہے، کیونکہ وہ بندوں تک الله عز وجل کے احکام پہنچا تا ہے بعنی انبیاء علیهم السلام کے بعد میمل علماء سرانجام دیتے بين چنانچ حضور صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا" العلماء ورثة الأنبياء "ترجمه علماء انبياء علیہم السلام کے وارث ہیں۔لہذا مفتی کو اپنا بیہ فریضہ احسن طریقے سے سرانجام دینا چاہئے۔مفتی کے لئے ضروری ہے کہ وہ انبیاء علیم السلام کے وارث ہونے کے سبب ان كي نقش قدم پر به و به تقى و پر بيز گار بو في خطيب بغدادى رحمة الله عليه محمد بن قاسم رحمة الله عليه كا قُولَ لَقُل كرتے بين " لا حير في القول إلا مع الفعل و لا في المنظر إلا مع المحبر و لا في الفقه إلا مع الورع " ترجمه: كهنااورخو عمل نه كرن مين بهلا في نهيس ، بغير ديه خبردینے اور فقہ میں بغیرورع (تقوی سے اوپر والا درجه ) کے بھلا کی نہیں۔

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه340،دار ابن الجوزي،سعوديه)

حضرت على رضى الله تعالى عنه قرمات بين "ألا أنبئكم بالفقيه حق الفقيه ؟

من لم يقنط الناس من رحمة الله ، ولم يرخص لهم في معاصى الله ، ولم يـؤمنهم مكر الله ، ولم يترك القرآن إلى غيره ، ولا حير في عبادة ليس فيها تفقه ولا خيس في فقه ليس فيه تفهم ، ولا خير في قراءة ليس فيها تدبر "ترجمه: كيامين تم کو نہ بناؤ کے فقہ میں فقیہ کاحق کیا ہے؟ جولوگوں میں اللہ کی رحمت ہے مایوس نہ ہو، گناہ کے کاموں میں ان کورخصت نہ دے، اللّٰہ عز وجل کی خفیہ تدبیر سے ڈ رے،غیر کے لئے قرآن کے احکام نہ چیموڑے، اس عبادت میں بھلائی نہیں جس میں تفقہ نہ ہو،اس فقہ میں

بھلائی نہیں جس میں فہم نہ ہواوراس تلاوت میں بھلائی نہیں جس میں تدبر نہ ہو۔

(الفقيه و المتفقه، جلد2، صفحه 339 دار ابن الجوزي، سعوديه)

الم احدرضى الله تعالى عنه فرمات بين "لا يسنسغى للرّجل أن ينصب نفسه للفتيا حتّى يكون فيه خمس خصال أن تكون له نيّة ، فإن لم يكن له نيّة لم يكن عليه نور ولا على كلامه نور ، وأن يكون له علم وحلم ووقار وسكينة ، وأن يكون قويّاً على ما هو فيه وعلى معرفته " ترجمه: آدمي كے لئے فتوى دينے كامنصب درست نہیں جب تک اس میں یا کچ خصلتیں نہ ہوں ، اچھی نیت ہو کدا گر اچھی نیت نہ ہوتو نہ اس کے فتوی میں نور ہوگا نہاس کے کلام میں نور ہوگا ،مفتی میں علم وحلم و قاراور سکینہ ہو،مفتی منصب افتاء میں مضبوط اور اس کے لواز مات کوجانے والا ہو۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد32، صفحه 31، دار الصفوة ، مصر)

مفتی کوچا ہے کہ کثرت ہے استغفار کرے کہ اس سے مسائل میں جوخطا سرزرو موجائے وہ معاف ہوجائے گی۔ قرآن پاک میں ہے ﴿إِنَّا أَنْوَ لُنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِ الْحَقِّ لِتَحُكُمَ بَيُنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلاَ تَكُن لَّلُخَ آئِنِينَ خَصِيمًا ٥ وَاسْتَغُنْفِو اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اح محبوب! بيشك ہم نے تمہاری طرف سچی کتاب اتاری کہتم لوگوں میں فیصلہ کروجس طرح تمہیں اللہ وکھائے اور دغا والوں کی طرف سے نہ جھگڑ و اور اللہ سے معافی جامو بیشک اللہ بخشنے والا مربان ہے۔ (سورة النساء، سورت 4، آیت 106)

حضرت امام شافعی رحمة الله عليه كى بارگايس حضرت وكيع رحمة الله عليه نے حافظه كمزور بونے كى عرض كى تو آپ نے انہيں گناہ چھوڑنے كى بدايت كى اور فرمايا "العلم نور ونور الله لا يؤتاه عاصى "ترجمه علم نورب اورالدع وجل كانور كناه كاركوعطانيين كيا

(الخلاف بين العلماء ،صفحه 38،دارالوطن)

مفتی کی بیصفت ہونی جاہئے جس مسئلہ کے بارے میں پتہ نہ ہوفورا کہہ دے کہ معلوم بيں حضرت نافع رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے "عن عبد الله بن عمر، قال العلم ثلاثة كتاب ناطق، وسنة ماضية، ولا أدرى "ترجمه: حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنهما فرماتے ہیں علم تین ہیں ،قر آن وسنت اور بیر کہنا میں نہیں جانتا۔ (الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه366،دار ابن الجوزي،سعوديه)

فيض القديريين م"عن ابن مسعود إذا سئل أحدكم عما لا يدرى فليقل لا أدرى فيإنه ثلث العلم" ترجمه: حضرت ابن مسعودرض الله تعالى عنفر مات جبتم میں ہے کسی ہے کوئی سوال پوچھا جائے جس کا اسے علم نہیں تو وہ کہے میں نہیں جانتا كربيكهاعلم كالتيسرا حصرب (فيض القدير، جلد1، صفحه 226، المكتبة العلميه، بيروت)

ہمارے بزرگان دین مسائل بتانے میں نہایت احتیاط کرتے تھے، جس مسکلہ میں ذراسا بھی شبلگتا جواب نذریتے آ گے کسی اور کے پاس بھیج دیتے۔الموسوعة الفقہیہ میں م "قال عبد الرحمن بن أبي ليلي أدركت عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يسأل أحدهم عن المسألة ، فيردها هذا إلى هذا ، وهذا إلى هذا ، حتى ترجع إلى الأول" ترجمه: حضرت عبدالحن بن ابی کیلی رحمة الله علیه فرماتے ہیں میں نے دوہزار انصار صحابہ میں بدیایا کہ جب ان سے کوئی مسئلہ پوچھاجا تا توبید دوسرے کی طرف پوچھنے کے لئے بھیج دیتے ، وہ دوسرا آ گے کسی اور کے پاس بوہی ایسا ہوتار ہتا بہاں تک کدوہ والیس پہلے کے پاس آجا تا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد32،صفحه22،دار الصفوة ،مصر) حضرت امام ما لك رضى الله تعالى عندسے بچاس سوال بوچھے گئے آپ نے ايك

كابهي جواب ندويا اور فرماتے تھے "من أحاب فينبغي قبل الحواب أن يعرض نفسه على الجنة والنار، وكيف خلاصه، ثم يحيب "ترجمه: جومئله بتائ ال كے لئے مناسب ہے کہ مسلمہ بتانے سے قبل اپنے آپ کو جنت و دوزخ پر پیش کرے کہ کیسے دوزخ سے خلاصی ہو پھر جواب دے۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد32، صفحه 24، دار الصفوة ، مصر) مفتی کوجس مسلم میں شبہ لگے دوسرے سے مشورہ کر لے کہ اس میں صالحین کی اقتداءوبركت ، "وكانت الصحابة تشاور في الفتاوي والأحكام" ترجمه: صحابه کرام علیهم الرضوان احکام اور فناؤی میں مشورہ کرتے تھے۔

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه390،دار ابن الجوزي،سعوديه)

مفتی کے اوپر پوچھے گئے مسکلہ کا جواب دینا لازم ہوتا ہے \_ بغیر کسی حکمت فقط ذاتی مفاد کے لئے مسلد کا جواب نہ دینے پر وعید ہے۔ قرآن پاک میں ہے ﴿إِنَّ الَّــٰذِیْنَ يَكُتُ مُوُنَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبِيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَ إِنَّ يَلْعَنُّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُّهُمُ اللَّا عِنُونَ ﴾ ترجمه كنز الايمان: بيتك وه جوبهاري اتاری ہوئی روش باتوں اور ہدایت کو چھپاتے ہیں بعداس کے کہلوگوں کے لئے ہم اے كتاب ميں واضح فرما چكے ہيں ان پرالله كى لعنت ہے اور لعنت كرنے والوں كى لعنت\_ (سورة البقرة ،سورت2 ، آيت 159)

جامع ترندي كى صديث ياك ب"عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم من سئل عن علم ثم كتمه ألحم يوم القيامة بلحام من نار " ترجمه: خفزت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے مروی ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم (2) اگرعلاء اس مسئلہ کو بیان کر چکے ہیں تو دوسرے علماء پراس کا بتانا واجب

- (3) اس عالم كے علاوہ دوسرے علماء بھى بيد مسلد بنا كتے ہيں تو اس پر بنانا ضروری نہیں۔
- (4) عالم كواكرائي جان كاخوف بيا مسله بيان كرفي مين شر موتا بونه بتانے کی اجازت ہے۔
- (5) شرعی علوم کا چھپاناممنوع ہے، دوسرے علوم کا چھپاناممنوع نہیں۔مثلا کوئی لکڑی کا کاریگرہے یالوہے کا کاریگر ہےتواس پرکسی دوسرےکو بیہ ہنرسکھا نا واجب نہیں۔ (6) سائل مسائل معلوم كرك ابل حق سے بحث ومباحثة كرتا ہوتو اس كو بتانا
- (7) ای طرح عام لوگوں کوالیں شرعی رفضتیں اور شرعی حیلے بتانا جائز نہیں جن ہے کام لے کروہ حرام کام کریں اور واجبات کورک کریں۔

(آدابِ فِتوى،صفحه83،82،كتبه ابل سنت افيصل آباد)

للذا ہرسوال كا جواب وينا ضرورى نہيں خصوصا بلا وجهسوالوں كے جوابات ديتے ر مناوقت وعلم كاضيائع ہے۔حضرت انس بن ما لك رضى الله تعالى عندفر ماتے ہيں" ان من إذالة العالم أن يحيب كل من كلمه ، أو يحيب كل من سأله" ترجمه: بربات او ر ہر سوال کا جواب دیناعلم کوضائع کرناہے۔

(الفقيه و المتفقه، جلد2، صفحه418، دار ابن الجوزي سعوديه)

فتوی دینے والوں کو انتہائی حکمتِ عملی سے کام لینا چاہئے خصوصا موجودہ دور میں جب سائل زیادہ تر اپنے مطلب کا فتوی چاہتے ہیں اور مقصود کسی کو نقصان پہپانا ہوتا تے فرمایا جس نے سی مسلد کے متعلق بوچھا گیا پھراس نے اس کا تھم چھیایا، قیامت والے دن اسے آگ کی نگام ڈالی جائے گی۔

(جامع ترمذي، كتاب الغلم، كتمان علم، جلدة، صَّفحه 29، دار إحياء التراث العربي ، بيروت) کیکن اگر کسی مسئلہ کا جواب نہ دینے حکمت کے تجت ہویا وہ سوال ہی قابل جواب نه به وتوبيه وعيد نهيس \_استادِمحتر م مفتى محمد قاسم قادري دامت بركاتهم العاليه آ داب فتوى ميس اسي مسلد پر تفصیلی کلام کرتے ہوئے آخر میں فرماتے ہیں:''مفسرین اورمحدثین کرام رحمہم اللہ کے ارشادات کی روشنی میں علم چھیانے کے عدم جواز کی صورتیں یہ ہیں:۔

- (1) جب مسئلہ یو چھا جائے اور سائل کواس کی ضرورت بھی ہوتو مسئلہ بتانا واجب ہاورنہ بتانے کی صورت میں گناہ گار ہوگا۔
- (2) اگرکسی کو کتاب کی حاجت جواور بغیر کسی سبب اور مانع کے کتاب نہ دی جائے توبیلم میں بخل کرنے کے بیل سے ہے۔
  - (3) اگر علم کے معدوم ہونے کا خوف ہوتو پھرمسکلہ بتا ناواجب ہے۔
- (4) اگرمسئلہ بیان نہ کیا جائے تو سائل کا نقصان ہوگا اس صورت میں بھی مسئلہ بیان کرناضروری ہے۔
- (5) اگر مسئلہ میں اس کی گواہی کی ضرورت ہے تو اس کا گواہی وینا ضروری

مفسرین اور محدثین کرام رحمهم الله کے ارشادات کی روشی میں علم چھپانے کے جواز کی صورتیں یہ ہیں:۔

(1) اگرسائل کومسئله کی ضرورت نہیں تواس کا بتا ناواجب نہیں۔

ہے۔افتاء کی خدمات سرانجام دینے والے اس بات کو بخو بی سمجھتے ہیں کہ بعض سائل انتہائی عالاک اور شاتر قتم کے ہوتے ہیں صورتیں بدل بدل کراپی مرضی کا فتو کی جاہتے ہیں۔ بعض دفعہ کی کمپنی کے کسی ڈیز ائن میں ایسا لگتا ہے جیسے اللہ یا محمد لکھا ہوا ہے ، یہ موقع بہت نازک ہوتا ہے کہ جذبات وجلد بازی میں بہت فتنہ وفسا دہوسکتا ہے اور تمینی والوں کا بہت نقصان ہوسکتا ہے، لہذا خوب غور وفکر کر کے فتوی دیا جائے ،اسی طرح کسی امام یا انتظامیہ کے خلاف یا کسی معین معروف مخض کے خلاف متعلق فتویٰ دینے میں انتہائی احتیاط چاہئے۔ بوری آفتیش کر کے فتو کی دیاجائے۔ الموسوعة الفقہيد میں ہے "قال ابن عابدين شِرط بعضهم تيقظ المفتى ، قال وهذا شرط في زماننا ، فلا بدأن يكون المفتى متيقظا يعلم حيل الناس ودسائسهم ، فإن لبعضهم مهارة في الحيل والتزوير وقلب الكلام وتصوير الباطل في صورة الحق، فغفلة المفتى يلزم منها ضرر كبير فى هذا الزمان"ترجمه: ابن عابدين (علامه شامى) رحمة الشعليد فرمايا ا فتاء کی بعض شرا نظ میں ہے ہے کہ مفتی مجھدار ہواور بیشرط ہمارے زمانے میں ضروری ہے کہ مفتی لوگوں کے حیلے فریب جانتا ہو کہ بعض لوگوں میں فریب کاری اور کلام کو پھیرنے میں مہارت ہوتی ہے اورا یسے لوگ باطل کوحق ثابت کرتے ہیں ۔ تو مفتی کا ان حیلے فریبوں ساس زمانے میں عافل ہونا بہت نقصان دہ ہوگا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية ،جلد32،صفحه30،دار الصفوة ،مصر)

جس طرح کتب میں ہرمسکاری مختلف صورتیں بیان کی ہوتی ہیں کہ اگر یوں ہوگا تو تھم یہ ہے وغیرہ تو فتوی دینے والا ہرگزیمے صورتیں نہ بیان کرے کہ بعض اوقات سائل اپ مفادكى صورت لے ليتا ہے چنانچ علامه شامى رحمة الله عليه فرماتے ہيں "فاذا حاء ه

السائل يقرره من لسانه ولا يقول له إن كان كذا فالحق معك ، وإن كان كذا فالحق مع خصمك ؛ لأنه يختار لنفسه ما ينفعه ، ولا يعجز على إثباته بشاهدي زور ، بـل الأحسـن أن يـحـمع بينه وبين خصمه فإذا ظهر له الحق مع أحدهما كتب الفتوى ليصاحب الحق" ترجمه: قاضي (اسطرح مفتى) سأئل كى بيان كرده صورت کے مطابق محم فرمائے میرند کھے کہ اگر بول ہوتا تو فیصلہ تمہارے حق میں ہوتا اورا گریوں ہوتا تو فیصلہ تمہارے مخالف کے حق میں ہوتا ،اس لئے کہ سائل اے اختیار کریگا جواس کے لئے نفع بخش ہوگا۔قاضی جھوٹی گواہی پراعتبار نہ کرے بلکہ بہتر ہیہے کہ دونوں فریقوں کوجمع کر کے دونوں کی بات سنے پھر جب اس پرخق ظاہر ہوجائے توضیح کے حق میں فوى د المحتار، كتاب القضاء، جلد8، صفحه 37، مكتبه رشيديه، كوئثه)

جب مفتی پراس کا فریب ظاہر ہو جائے تو اس کے موافق فتوی نہ دے عقود الدربيمين عن اذا علم المفتى حقيقة الامرينبغى له ان لايكتب للسائل لئلا يكون معينا له على الباطل " ترجمه:مفتى كوجب اصل واقعمعلوم بوتواسي مز اوارنبيل كسائل كواس كحوالے كے موافق فتو كى لكھ دے تاكه باطل پراس كامد دگار نہ ہو۔

اسى مين ايخ شيخ المشاكخ شيخ عبدالقاور صفورى سے بين ان بعض المبطلين اذا صار بيله فتوي صال بها على خصمه وقال المفتى افتى لي عليك بكذا، والحاهل اوضعيف الحال لايمكنه منازعة في كون نصه مطابقا اولا " ترجمہ بعض اہل باطل کے ہاتھ میں جب فوئ آجا تا ہے اپنے فریق پراس سے حملہ کرتا ہے اور کہتا ہے مفتی نے میرے لئے جھ پرفتوی دیا اور بے علم یا کمزوراس سے یہ بحث نہیں کرسکتا کہاس کی عبارت صورت واقعہ سے مطابق بھی ہے یانہیں۔

پسران، قندهار افغانستان)

(العقود الدرية في تنقيع الفتاوي الحامدية ،قبيل كتاب الطهارة ،جلد1،صفحه3،حاجي عبدالغفار

مفتی جب دیکھے کے سائل فتوی ہے کسی کونقصان پہچانا چاہتا ہے تو فتوی اس اندازے دے کے کسی کونقصان نہ ہو۔الفقیہ والمعنفقہ میں ہے" روی عن ابن عباس · رحلًا سأله عن توبة القاتل فقال لا توبة له ، وسأله آخر فقال له توبة ، ثم قال اما الأول فرأيت في عينيه إرادة القتل فمنعته ، واما الثاني فجاء مستكيناً وقد قتل فسلم أويسيه" ترجمه: حضرت ابن عباس رضي الله تعالى عنهما سيم وي ہےان سيمسي آ دي نے قاتل کی توبہ کا مسئلہ یو چھا تو آپ نے فرمایا اس کی توبہ نہیں۔ دوسرے آ دمی نے بھی قاتل کی توب کا مسئلہ یو چھاتو آپ نے فر مایاس کے لئے توبہ ہے۔ پھر فر مایا پہلے آ دمی کی آتھوں میں نے دیکھا کہل کاارادہ تھااس لئے میں نے منع کردیا اور دوسرے نے فل کر دیا تھااور عاجزی اکساری سے آیا تھامیں نے اسے ناامیدنہ کیا۔

(الفقيه و المتفقه، جلد2، صفحه 407، دار ابن الجوزي، سعوديه)

طلاق کے مئلہ میں بھی احتیاط جا ہے ہوسکے تو مسئلہ کی وضاحت کے لئے میاں بیوی کابیان سنا جائے۔ آجکل بعض لوگ شرکے ارادے سے امام مبحد، انتظامیہ اور شخصیات كے خلاف فراوى ليتے ہيں، اس لئے مفتى كوچا ہے كہ سوال كے مطابق جواب دينے كے بعد آخر میں کہدد ہے کہ بیفتو کی سوال کی صورت کے مطابق ہے اگر صورت حال اس کے خلاف ہے تو بیفتوی کارآ مدنہ ہوگا۔ اگر مفتی کواس کے شریھیلانے پرشک ہو جائے تو فتوی نہ و\_\_حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنفر مات عبي " ربسا أنبأ تكم بالشيء أنهاكم عنه احتياطاً بكم ، واشفاقاً على دينكم ، ان رسول الله أتاه رحل شاب يسأل عن العبلة للصائم، فنهاه عنها، وسأله شيخ عنها فأمره بها" ترجمه: حفرت ابن

عباس رضی الله تعالی عنها نے فر مایا کئی باتیں احتیاطاتم پرتمہاری بہتری کے لئے نہیں بتا تا۔ رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كے پاس ايك نوجوان آدى آيا اور روز كى حالت ميں ہوی کا بوسہ لینے کے متعلق سوال کیا تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منع فر مایا جبکہ یہی مسئلہ ایک بوڑھےنے بوچھاتو آپ نے اجازت دیدی۔

(الفقيه و المتفقه، جلد2، صفحه409، دار ابن الجوزي، سعوديه)

فتوی میں زیادہ حیلے نہ بیان کئے جائیں خصوصا موجودہ دور میں البتدا گرضرورت موتوحرام يامشقت سے بچانے كے لئے حليے بتاسكتے ہيں ۔ الموسوعة الفقهيد ميں ہے" تتب المفتى الرخص لمن أراد نفعه فإن حسن قصد المفتى في حيلة جائزة لا شبهة فيها ، ولا مفسدة لتخليص المستفتى بها من حرج جاز ذلك ، بل استحب ، وقد أرشد الله نبيه أيوب عليه السلام إلى التخلص من الحنث بأن يأخذ بيده ضغنا فيضرب به المرأة ضربة واحدة " رجمه:مفتى كالتصاراد \_ سيكى مسلمين سائل کے حرج میں پڑنے کی وجہ سے رخصت کی کوشش کرنا جائز ہے بلکہ مستحب ہے۔اس میں نہ کوئی شبہ ہے اور نہ کوئی فساد۔ اللہ عز وجل نے اپنی نبی حضرت ابوب علیه السلام کی قتم بچانے کے لئے رہنمائی فرمائی کہاہے ہاتھ میں ایک جھاڑو لے کراپی بیوی کوایک مرتبہ (الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد32، صفحه 35، دار الصفوة سصر) ماردوب

### فتوى نويبي

شروع سے ہی پیسلہ چلاآر ہاہے کہ عالم بننے کے بعدا فقاء میں کسی نجر بہ کارمفتی كے حبت ميں رہ كرفتوى دينے كواز مات يكھے جاتے ہيں كداسكے بغيرفتوى أوليى بہت مشكل موتى ب\_امام شافعى رحمة الله عليه فرمات بين "المستفتى عليل، والمفتى

حُجْيتِ وَقِه الْمُحْيِثِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَلِي الْمُحْيِثِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَلِي الْمُحْيِقِ وَقِه الْمُحْيِقِ وَلِي وَلِي الْمُحْيِقِ وَلِي الْمُعِلِي وَلِي الْمُحْيِقِ وَلِي وَلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِيلِي وَلِي الْمُعِلِي وَلِي الْمُحْيِقِيلِي وَلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِيقِ الْمُعِلِي وَلِي الْمُعِلِي الْمِنْ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمِنْلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْم

طبيب، فإن لم يكن ماهراً بطبه وإلا قتله" ترجمه: سوال يوچيخ والا يمار باورمفتى طبیب ہے اگر مفتی ماہر طبیب نہ ہوگا تواہے مارڈ الے گا۔

(الفقيه و المتفقه، جلد2، صفحه394، دار ابن الجوزي، سعوديه)

پھر فتوی نولی میں ظاہر الروایہ سے عدول نہیں کیا جاسکتا ۔ فقاؤی خیریہ میں ع"هـ ذاهو المذهب الذي لايعدل عنه الي غيره وما سواه روايات خارجة عن ظاهر الرواية وما خرج عن ظاهر الرواية فهو مرجوع عنه والمرجوع عنه لم يبق قو لا له" ترجمه: ندب يهى ع جس سے غير كى طرف عدول نہيں كيا جاسكا اوراس كے ماسواروایات ظاہر الروایة سے خارج ہیں اور جو ظاہر الروایة سے خارج ہووہ مرجوع عنہ ہادر جوم جوع عنہ ہودہ مجہد کا قول نہیں رہتا۔

(فتاواي خيريه، كتاب الشهادات، حلد2، صفحه 33، دار المعرفة ، بيروت)

جب مسكدين امام ابوحنيفه سے كوئى روايت نه ملے تو ظا ہر قول امام ابو يوسف، پھر ظاہر قول امام محمد، پھرظا ہرقول امام زفروحسن وغیرہم لیاجائے گا۔ردامحتار میں ہے" کقول محمدمع وجود قول ابي يوسف اذالم يصحح اويقو وجهه واولى من هذا بالبطلان الافتاء بخلاف ظاهر الرواية اذالم يصحح والافتاء بالقول المرجوع عسه "ترجمه: جيسا كهام ابويوسف كقول كموجودگى مين امام محمد كاس قول برفتوى جائز نہیں جس کی تھیجے نہ ہوئی ہویااس قول کی وجہ قوثی نہ ہواوراس کی نسبت ظاہر روایت کے خلاف فتویٰ دینااور بھی باطل ہے جبکہ اس خلاف کی تھیجے نہ ہواور یوں ہی اس قول پرجس ہے رجوع كرليا كيا هوفتوى ديناناجا ئز ہے۔

(ردالمحتار مقدمه ، جلد 1 ، صفحه 176 ، مكتبه رشيديه ، كوثة ) اگر کسی مسئلہ کے متعلق ہمارے اصحاب سے کوئی قول نہ ملے توامام ما لک رحمۃ اللہ

عليد ك قول كوليا جائ كا-امام احمد رضا خان عليد رحمة الرحمن سي سوال مواد "كيا فرمات میں علمائے دین اس مسلم میں کہ عقیقہ میں جانور کی ہڈی توڑنا جائز ہے یانہیں؟ بینوا توجروا\_آپ فرمايا: "تو رئيس مرج نهيس، اورني ورنا بهتر ب-"قسال الشيخ المحقق في شرح المشكونة انه مذهب الامام مالك، والكسر مذهب الامام شافعي، قلت وقد صرح علمائنا ان مذهب عالم المدينة رضي الله تعالى عنه اقرب الى منذهبنا ويصار اليه حيث لانص من اصحابنا كما في ردالمحتار وغ مزالعيون، قلت لاسيما في مثل مانحن فيه، فان الكسر لاينبغي عند مالك، ولـو لـم يكسر لم يعاقبه الشافعي رضي الله تعالىٰ عن الائمة اجمعين" ترجمه: تَتْخ محقق علیه الرحمة فے شرح مشکوة میں فرمایا کہ (بٹری کا) نہ توڑنا امام مالک کا فد جب ہے اور توڑنا آمام شافعی کا مذہب ہے۔ میں کہتا ہوں ہمارے علماء نے تصریح قرمائی کہ عالم مدیند(امام مالک) کاندہب جارے ندہب کے زیادہ قریب ہے۔ جہاں جارے اصحاب سے کوئی نص موجود نہ ہود ہاں انہی کے مذہب کی طرف رجوع کیا جائے جیسا کہ ردالمحتا راور غمز العيون ميں ہے۔ ميں كہنا ہول خاص طور پر زير بحث مسلم جيسے مسائل ميں كيونكدامام ما لک کے نزدیک توڑنا مناسب نہیں، اوراگر نہ توڑے تو امام شافعی اس پرعتاب نہیں فرماتے۔اللد تعالی جارے تمام اماموں پرراضی ہو۔واللہ تعالی اعلم۔''.

(فتاوى رضويه،جلد20،صفحه591، رضافائونڈيشن،لامور)

اگرکسی مسئلہ میں امام ابوحنیفہ وصاحبین رجم اللّٰہ کا اختلاف ہوتو اس میں اقوالِ ائد پھل کرنے کی تتب بیے:۔

(1) سب سے مقدم وہ تول ہے جس پرامام ابوصنیفہ، امام ابو یوسف اور امام محد

188 رضى الله تعالى عنهم تينول متفق ہوں۔

(2) وه اقوال جن مين امام ابوحنيفه اورامام ابو يوسف ايك طرف اورامام محمد ا يك طرف مول يا امام ابوصنيفه اورامام محمد ايك طرف اورامام ابويوسف ايك طرف مول وہاں اس قول پڑل کیا جائے گا جس میں امام اعظم رحمة الله علیہ کے ساتھوان کا کوئی شاگرد موجود ہے۔ یونہی وہ اقوال جن میں امام ابوصنیفہ ایک طرف اورصاحبین متفق ہوں اس میں کس کے قول پڑھل ہوگا؟اس میں دونوں اقوال ہیں اور عمومی تحقیق بیہے کہ امام کے قول پر

(3) وه إقوال جن ميس امام الوحنيفه، امام البويوسف اورامام محمد متيول كالختلاف ا ہاں میں سب سے مقدم امام ابوصنیفہ کا قول ہے۔

(4) جس مسكے ميں امام ابوحنيفه اور امام أبو يوسف دونوں ميں ہے تسى كاكوكى قول نہ ہواس میں امام محمد کا قول مقدم ہوتا ہے۔

(5) جس مسلے میں امام ابو حذیفہ، امام ابو یوسف اور امام محمد تینوں میں ہے کسی کا کوئی قول نہ ہواک میں امام زفر اور امام حسن بن زیاد کا قول مقدم ہوتا ہے۔

(ماخوذ از ، آدابٍ فتوى، صفحه 152 ، مكتبه اسل سنت، فيصل آباد)

فأل ى شاى بين ہے "و ما فى جامع الفصولين من انه لو معه احد صاحبيه اخذ بقوله وان خالفاه قيل كذلك وقيل يخير الانيما كان الاختلاف بحسب تغيرالزمان كالعكم بظاهر العدالة وفيما اجمع المتأحرون عليه كالمزارعة والمنعاملة فيه ارقولهما "ترجمه: جوجامع الفصولين ميس بحكاكر صاحبین میں ہے کوئی ایک امام کے اتھ ہوں تو قول امام لیا جائے گا اور اگر صاحبین مخالف

امام ہوں تو بھی ایک قول یہی ہے دوسرا قول سہے کہ اختیار ہوگا مگراس مسکلے کے اندرجس میں تبدیلی زمانہ کی وجہ سے اختلاف پیدا ہوا ہوجینے ظاہر عدالت پر فیصلہ کرنے کا مسکلہ اور مزارعت ومعاملت، جیسے وہ مسائل جن میں متاخرین کا اجماع ہو چکاہے کہ ان سب میں قول صاحبین اختیار کیا جائے گا۔

(رد المحتار، كتاب القضاء ، سطلب يفتي بقول الامام على الاطلاق، جلد8، صفحه 39، سكتبه

أمام احمد رضا خان عليد رحمة الرحمٰن فرمات بين " وجداسباب ميس سي سيك الكك محل ہونا اگر واضح غیرمشتبہ ہوتو اس پڑمل ہوگا اور ماسوا پرنظر نہ ہوگی یہ''لمی''طریقہ ہے اور اگر معاملہ مشتبہ ہوتو ہم ائمہ ترجیح کی جانب رجوع کریں گے۔اگر تول امام کے برخلاف انہیں اجماع کئے دیکھیں تو یقین کرلیں گے کہ ریجھی اسباب ستہ میں سے کسی ایک کاموقع ہے یہ 'ائی'' طریقہ ہے۔۔۔۔۔اوراگرانہیں ترجیح کے بارے میں مختلف پائیس یا یہ دیکھیں کدانہوں نے کسی کوتر جیج نہ دی تو ہم قول امام پھل کریں گے اور اس کے ماسواقول ورجیح کورک کردیں گے کیوں کہان کا اختلاف یا تواس کئے ہوگا کہ وہ اسباب ستہ کا موقع نہیں، جب تو قول امام سے عدول ہی نہیں یا اس لئے ہوگا کداسباب ستہ کامحل ہونے میں وہ باہم مختلف ہو گئے ۔ تو قول ضروری شک سے ثابت نہ ہویائے گا۔ اس لئے امام کا قول صوری جویقین سے ثابت ہے ترک نہ کیا جائے گا۔ کیکن جب ہم پراسباب ستہ کامحل ہونا ان حضرات کی بیان کردہ دلیلوں میں نظر کرنے سے واضح ہوجائے ، یا قول امام سے عدول كرفي والعضرات في المحليت بربنائ كارركهي مواورو بي تعداد مين زياده بهي مول تو ہم ان کی پیروی کریں گے اور انہیں متہم نہ کریں گے۔۔۔۔۔لیکن جب انہوں نے بنائے کا رمحلیت پر ندر کھی ہو، بس دلیل کے گردان کی گردش ہوتو قول امام پر ہی اعتاد

(ردال محتار بحوال رسائل ابن نجيم ، كتاب ادب القضاء، الباب الخامس عشر مجلد 3، صفحه 335 ، نوراني كتب خانه ، بشاور)

البنة بعض دفعه عموم بلوى، ضرورت وغيره كے تحت ضعيف قول برعمل جائز ہوتا عدالفقه الاسلامی والا وله میں ہے" حواز العمل و الإفتاء بالقول الضعيف في مواضع الضرورة" ترجمہ: افتاء میں ضرورت کے تحت ضعیف قول برعمل جائز ہے۔ (الفقه الاسلامی والادلة ، جلدا ، صفحہ 75 دار الفكر ، دسشق)

ضرورت كے تحت ضعيف قول برفتوى دينے يا اسباب ستہ كے تحت كسى قول برفتوى دینے کی اجازت ہرسی کونہیں۔ ہمارے بہاں مدسین وطلباءعرف،عموم بلوی وضرورت ك تحت كتب بين مذكور مسئله كے خلاف فتوى دے ديتے بين جوكه بہت اختلاف كاسبب بنتا ہے۔ موجودہ دور میں ضرورت کے تحت سیح مذہب کے خلاف فتوی دینے کی اجازت ماہر مفتیان کرام کو ہے جواس کے نقصانات وفوائد پرنظرر کھتے ہوئے فتوی دیں۔اہام اہلسنت احدرضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: "گزشته سائل ميں جن متاخرين نے منصوص كي مخالفت کی ہےان کی مخالفت کی وجد یہی ہے کہ زماندامام کے بعد کوئی اور عرف رونما ہو گیا، تو ان کی اقتداء میں مفتی کا بھی ہے ت ہے کہ عرفی الفاظ میں اپنے عرف جدید کا اتباع کرے اس طرح ان احکام میں بھی جن کی بنیاد مجتهد نے اپنے زمانے کے عرف پر رکھی تھی اور وہ عرف کسی اور عرف سے بدل گیا ،کیکن بیرت اس وقت ملے گا جب مفتی سیجے رائے ونظر اور قواعد شرعيه كى معرفت كاحامل موتاكه يتميزكر سكے كه كس عرف يراحكام كى بنياد موسكتى ہے اوركس برايس بوكتي- " (فتاوى رضويه ، جلد 1 ، صفحه 132 ، رضافاتون ديشن ، لا سور)

مفتی شریف الحق امجدی رحمة الله علیه فرماتے ہیں: "حقیقت میں واقعی اسباب ستہ میں کسی کا وجود ہے یانہیں؟ یہ خود بہت مشکل کام ہے۔ اور یہاں حال یہ ہے کہ بڑے

ج - - - - يدوه طريق عمل بي جو مجمع پر منکشف جوااوراميدر کھتا ہوں کدان شاء الله تعالی درست جو گا، والله تعالی اعلم ـ "

پھر مزید فرماتے ہیں '' بیسب اس وقت ہے جب وہ واقعی امام کے خلاف گئے ہوں کیکن جب وہ کسی اجمال کی تفصیل باکسی اشکال کی تو منیح ، یا کسی اطلاق کی تقیید کریں جیے متون میں شارحین کاعمل ہوتائے۔ اور وہ ان سب میں قول امام ہی پر گام زن ہوں تو وہ امام کی مرادہم سے زیادہ جاننے والے ہیں۔اب اگروہ باہم متفق ہوں تو قطعااس پڑمل ہوگا ورندر جيح كے قواعد معلومه كے تحت رجيح دى جائے گى۔ ہم نے يہ قيد لگائى كه "وہ ان سب میں قول امام ہی پر گامزن ہوں''اس کی وجہ سے کہ یہاں دوصورتیں ہوتی ہیں ،مثلا امام سی مسلے میں اطلاق کے قائل ہیں اور صاحبین تقیید کے قائل ہیں ، اب مرتحسین اگر اختلاف کا اثبات کریں اور صاحبین کا قول اختیار کریں تو پیمخالفت ہے اور اگر اختلاف کا ا نکار کریں اور یہ بتا کیں کہ امام کی مراد بھی تقیید ہی ہے تو یہ شرح ہے واللہ تعالی اعلم \_ یہی خاتمہ کلام ہونا چاہے اور بہتر درودوسلام کر یموں میں سب سے کریم ترسر کار پراوران کی آل، اصحاب، فرزنداور جماعت پرتاروز قیام-اور ہرستائش بزرگی واکرام والے خدا کے لئے ہے۔'' (فتاری رضویہ،جلد1،صفحہ177،رضافائونڈیشن،الامور)

مفتی به قول کے خلاف کسی ضعیف قول پرفتوی یا فیصلہ کیا جائے تو وہ نافذنہ ہوگا۔ رسائل علامہ زین بن نجیم ہیں ہے "اما القاضی المقلد فلیس له الحکم الا بالصحیح المفتی به فی مذهبه و لا ینفذ قضاؤه بالقول الضعیف " ترجمہ: لیکن خالص مقلدتو صرف اپنے ندہب کے حجے مفتی به قول پر فیصلہ و سکتا ہے ضعیف قول پر فیصلہ و سکتا ہے ضعیف قول پر فیصلہ و سکتا ہے ضعیف قول پر فیصلہ دے تو وہ نافذنہ ہوگا۔

پر مذہب حفی کامفتی مذہب غیر کی ممل تحقیق کے بعداس پرفتوی دے۔ اس کے علاوہ فتوی لکھنے میں درج ذیل باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے:۔ ام منجب امام اعظم رحمل واجب جب تک کوئی ضرورت اس کے خلاف پر

> الم متون کے حضور اور کتابیں مقبول نہیں ہوتیں۔ 🖈 شروح فالوى پرمقدم ہوتی ہیں۔ العراى برجائ جس طرف اكثر مشاكح مول-🖈 شروح رائح مرجوح ودلائل کی وضاحت کرتی ہیں۔

فتوی میں دلائل ضرور دیئے جائیں کہ آج کل مرکوئی جب تک دلیل نہ ملے مطمئن نہیں ہوتا،اس لئے اگر عربی جزئید یا جائے تواس کا آسان ترجمہ بھی کیا جائے۔ پھر اگراس مسئلہ میں قرآن وحدیث سے دلیل ہوتو بہت بہتر ہے کہ بدند ہب لوگوں کو گراہ کرنے کے لئے قرآن وحدیث ہے گما پھرا کر دلائل دیتے ہیں جس ہے بعض اوقات لوگ ان پراعماً وكركيت بيل \_ استادِمحتر مفتى محمد قاسم قادري دامت بركاتهم العاليه آ داب فتوى میں لکھتے ہیں: ''مفتی پرلازم نہیں کرفتوی میں قرآن وحدیث کے دلائل بیان کرے۔اس کا اصل کام شریعت کےمطابق سوال کا جواب دینا ہے اور مفتی مقلد ہوتو سائل کے لئے اپنے امام یا اپنی فقه کی مستند کتاب کا حواله دینا بھی کافی ہے ، کیکن ہماراز مانہ چونکہ کافی بدل چکا ہے۔اب لوگ حوالے ما تکنے کامطالبہ کرتے ہیں تو حوالہ دینا ضروری نہ ہونے کے باوجود حتی الا مکان فتوی لکھنے میں جہاں اختصار کی حاجت نہ ہو دہاں قرآن وحدیث سے ضرور حوالے دیں۔ ہمارے زمانے کے حالات نازک ہیں ،ایک سے بوھ کرایک مگراہ موجود

بڑے مشاہیر ضرورت اور جاجت کے شرعی مفہوم سے بھی واقف نہیں۔ اور عرفی ضرورت کی بناپرحرام كوطال مونے كابدر ليخ فتوى وے ديتے ہيں اور ثبوت ميں "الصرورات تبيح المحظورات "كى حافظ جى لوگول كى طرح تلاوت كردية بين -اس كے اسباب ستركى جامع مانع تعریف اور ان کی حقیقت کی تنقیح اشد ضروری ہے تا کہ جس کا جی جا ہے اپی خوابش كوضرورت بناكر "الضرورات تبيح المحظورات "كى تلاوت ندكر،

کین ایک سوال چربھی رہ جاتا ہے کہ جب قولِ امام سے عدول کر کے صاحبین کے قول پر فتوی دینا اصحاب فتوی (مجتهدین) کا کام ہے اور اب ہم میں کوئی اصحابِ فتوی ے نہیں، جو بھی ہیں سب ناقل فتوی ہیں ،تو پھر اس بحث کومجلس شرعی میں لانے سے کیا فائدہ؟ پیچیج ہے کہ ہم اصحاب فتو کی نہیں، ان کے گردراہ کے بھی برابرنہیں ،کیکن نت سے مائل پیدا ہو چکے ہیں اور پیدا ہوتے رہیں گے۔اور زمانہ کے حالات کے بیش نظر قول امام پرفنوی دیے میں اسباب ستہ میں ہے کوئی خارج ہنوتو پھر کیا کیا جائے؟ ظاہر ہے کہ ایے موقع پر جونفل فتوی کی خدمت انجام دیتے ہیں انہیں اجازت ملنی چاہئے کہ وہ جیدگی کے ساتھ جذبات سے عاری ہو کرخدا تری کے جذبے سے معمور ہو کرامت کی خیرخواہی كے لئے اگراوركوئي جارہ كارندديكھيں توصاحبين كے قول پرفتوى دے سكتے ہيں۔"

(خطباتِ ازصحيفه مجلس شترعي ،جلد2،صفحه34،دارالنعمان ،كراجي) بوقت ضرورت کسی دوسرے امام کے قول پرفتوی دینے کی بھی اجازت ہے۔ لیکن بيفتوى ديني من كھ قيودات كالحاظ ركھناضرورى ہے جيسے مذہب غير برعمل اس وقت ہو جب کداس کی کوئی سی ضرورت پائی جائے ، دوسراید کد مذہب غیر پر جب عمل کیا جائے تو اس مسئلہ میں اس مذہب کے اعتبار سے جوشرا نظر ہوں ان تمام کو مدنظر رکھ کڑھل کیا جائے۔

عَدِينَ فِي اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِي الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّل

(جامع الترمذي، ابواب النكاح باب ماجاء في نكاح المتعة، جلد 3، صفحه 430، دار إحياء التراث

اگرمفتی نے غلطی سے قرآن وحدیث اور اجماع کے خلاف فتوی دیدیا تو اس پر عمل باطل اورمسكله بوچھنے والے كوبتا ناضروري ب\_الفقيه والمعفقه ميں سے"وإن كان رجوع المفتى عن فتواه بعد عمل المستفتى بها نظر في ذلك فإن كان قد بان للمفتى أنه حالف نص كتاب أو سنة أو إجماعاً وجب نقض العمل بها وابطاله ، ولزم المفتى تعريف المستفتى ذلك" ترجمه:مفتى في ايخ فتوى سے سائل کے مل کے بعدر جوع کرلیا تواس میں دیکھا جائے گا کہ اگر فتوی قر آن وحدیث اوراجماع کے خلاف ہے تو اس عمل کو چھوڑ نا اور اس کا ابطال واجب ہے اور مفتی پر لا زم ہے کہ وہ سوال پوچھنے والے واس سے باخبر کرے۔

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه 424،دار ابن الجوزي،سعوديه)

اگرمفتی نے قرآن وحدیث کی روشی میں کوئی مسئلےغور وفکر کر کے دیا تھا پھر مزید ' غور فكر يررائ تبديل موكى تو يهلاعمل باطل ندموكا - الموسوعة الفقهيد ميس ب"إن تبين أن المفتى خالف نص كتاب أو سنة صحيحة لا معارض لها أو خالف الإحماع، مُؤُو القياس الحلي ، ينقض مَا عمل ، فإن كان بيعا فسخاه ، وإن كان نكاحا وحب عليه فراقها ، وإن كان استحل بها مالا وجب عليه إعادته إلى أربابه ،إن كانت فتياه الأولى عن احتهاد ، ثم تغير اجتهاده ، فلا يلزم المستفتى نقض ما عهمل ، لأن الاحتهاد لا ينقض بالاحتهاد " ترجمه: الرواضح بوجائ كمفتى كافتوى کتاب وسنت صححه،اجماع اور قیاس جلی کےخلاف ہے تو اس پر جوممل کیا گیا وہ ختم ہو جاتا ہے۔اگر بچے ہوئی تھی تو وہ فٹخ ہے،اگر نکاح ہوتو تفریق واجب ہے،اگر کسی مال کوحلال بنایا

ہادر گمراہی پھیلانے کی کوشش کرنے والوں کی بھی کمی نہیں ہے۔اور ایسے تمام لوگ قرآن وحدیث ہی کو استعال کرتے ہیں۔ اس کئے ہمارے زمانے کا تقاضا یہ ہے کہ مفتی صرف فقہی کتابوں کے حوالے نہ دے بلکہ قرآن وحدیث سے بھی حوالے دے۔اورا گر کوئی ایسا مئلہ ہوجس کا جواب واضح طور پر قرآن وحدیث میں موجود ہے وہاں صرف قرآن و حدیث کا حوالہ دیدیں یا کم از کم پہلے قرآن وحدیث کا حوالہ دیں اور بعد میں فقہی کتابوں کا تو بہت بہتر ہے۔'' (أدابِ فتوى،صفحه122،مكتبه ابل سنت، فيصل أباد)

### فتوى سےرجوع

ہر فن کے ماہرین ہیں اور تمام ماہرین میں خطا کا امکان ہے۔اللہ تعالیٰ نے عصمت صرف اپنے کلام اور اپنے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کلام ہی کوعطا فرما کی ہے۔لہذامفتی سے خطاممکن ہے، پھر جب مفتی اس سے باخبر ہو کے رجوع فرمالے تواب وه اس كاقول ندريا، نداس يرطعن روا-روالحتاريس ب"ان ما رجع عنه المحتهد لا يحوز الاحدنيه" ترجمه:جب مجتدكى قول سرجوع كرية ال يمل كرناجا رنبين (ردالمحتار، مقدمه، جلد1، صفحه 159، مكتبه رشيديه ، كوئثه)

مجتهدین ومفتیانِ کرام کا اینے فتاؤی سے رجوع کی بے شارنظیریں ملتی ہیں۔ سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہما ابتداء میں جوازِ متعہ کے مدتوں قائل رہے یہاں تک کہ عبداللہ بن زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہانے اپنے زمانہ خلافت میں اُن سے فرمایا کہا گر متعہ کروگے تو میں سنگسار کروں گا، پھر آخری زمانہ میں اس سے رجوع کر لیا اور فرمایا:الله عزوجل نے زوجه و كنيزشرى بس ان دوكوحلال فرمايا ہے "ف كىل فىرج سواھما حرام"رجمہ:ان دو کے سواجوفرج ہے رام ہے۔

تھا تو مالک کی طرف اس کا لوٹا تا واجب ہے۔اگرفتوی اجتہادی تھا پھر اجتہاد بدل گیا تو پوچھنے والے کااس پہلے فتوی پڑھمل ختم نہ ہوگا ،اس لئے کہ اجتہا د دوسرے اجتہا د کونہیں تو ڑتا۔ (الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد32،صفحه24،دار الصفوة ،مصر)

یہ تھم مجہدمفتی کے لئے ہے غیرمجہدمفتی کے لئے ہے کہ وہ اپنی خطاء کا ازالہ

### آن لائن فتوى دينا

آ جکل آن لائن فناؤی دیئے جاتے ہیں جس میں بہت زیادہ احتیاط درکار ہوتی ہے کیونکہ تحریری فالوی میں مسلہ پر ہرطرح سے غور وفکر کرنے کا موقع مل جاتا ہے، جبکہ آن لائن فتوی میں فوراجواب دینا ہوتا ہے جس میں خطا کا زیادہ امکان ہوتا ہے، خصوصاتی ۔وی پر کہ جہاں جواب دینا ضروری سمجھا جاتا ہے۔ یہاں یہ یا در کھنا چاہئے کہ مسلم معلوم نہ ہونے کے سبب اپنی عزت نفس کی خاطر جلدی میں غلط فتوی دینا گناہ ہے۔ الموسوعة الفقهيد مل بي إذا أخطأ المفتى ، فإن كان خطؤه لعدم أهليته ، أو كان أهلا لكنه لم يبندل جهده بل تعجل يكون آثما" ترجمه:جبفتوى دين والے في خطاكى تواكريد خطاعدم اہلیت کی بنا پڑتھی یا فتوی دینے کی اہلیت تھی کیکن بوری کو مخش نہیں کی بلکہ جلدی میں فتوى ويدياتو كناه كاربوا (الموسوعة الفقهية الكوينية ،جلد32،صفحه 43 دار الصفوة سصر) آن لائن فتویٰ دینے میں احتیاط یہی ہے کہ جس مسئلہ کے متعلق معلوم نہ ہو ووسرے مسلہ پر قیاس یا اصولوں کی روشنی میں جواب دینے سے بہتر ہے کہ معذرت کرلیں کہ ضروری نہیں کہ ہرمسکلہ کا جواب ضرور دیا جائے ۔خطیب بغدادی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے مِين "عـن عبـد الـلـه قـال من أفتي الناس في كل ما يسألونه فهو مجنون "ترجمة

حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنها عروى بفرمايا جولوگوں كو ہر يوچھى گئى بات كاجواب و عوه مجنون - (الفقيه و المتفقه ، جلد2، صفحه 416 ، دار ابن الجوزى ، سعوديه) ئی۔وی پرمسائل بتانے میں بہمی خیال رکھنا چاہئے کہ زیادہ رصتیں نددی جائي الموسوعة الفقهيد الكويتيد مي عن ذهب عامة العلماء وصرح به النووى في فتاويه إلى أنه ليس للمفتى تتبع رخص المذاهب ، بأن يبحث عن الأسهل من القولين أو الوجهين ويفتى به "ترجمه: كي علاء اسطرف كي بي اورامام ووى رحمة

الله عليہ نے اپنے فالو ي ميں صراحت كى ہے كہ فتى كے لئے درست نہيں كدوہ مذا بب ميں

رخصت تلاش کرے کد دوقولوں یا دو دجوہ میں بہل کو لے کراس پرفتوی دے۔

و (الموسوعة الفقهية الكويتية ،جلد32،صفحه 134 دار الصفوة ،مصر)

آ جکل بعض اہل علم حضرات اپنے آپ کوعوام میں مشہور و محقق ثابت کرنے کے لئے ئی۔وی پرالی رصتیں دیتے ہیں جو مذہب کے خلاف ہوتی ہیں۔الموسوعة الفقہیہ ين بع" يحرم تقليد متساهل في الإفتاء لعدم الوثوق به ، وقال مثل ذلك النووي وبين السمعاني والنووي أن التساهل نوعان:الأول :تتبع الرحص والشبه والحيل المكروهة والمحرمة كما تقدم والثاني:أن يتساهل في طلب الأدلة وطرق الأحكام ويأخذ بمبادء النظر وأوائل الفكر"ترجمه: اقاءيس ستى برتنے والے کی تقلید عدم وثوق کی بنا پرحرام ہے۔ایہاہی امام نووی رحمة الله علیه نے فرمایا ادرامام سمعانی ونو وی رحمهما الله نے فرمایا که تساہل کی دوقتمیں ہیں ،اول: رحستیں ،غیرواضح صورت ، مکروہ اور حرام حیلے تلاش کرنا۔ دوسرا: وہ طلب دلائل واحکام کے استنباط میں ستی کے گااور بغیرغور وفکر سرسری نظریرفتوی دےگا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية مجلد32 ،صفحه 36، دار الصفوة ،مصر)

# فصل سوم: فتوى لينے كے لواز مات

فتوی لینے کے بھی چندلواز مات ہیں۔سب سے پہلے جس سے مسلد پوچھا جارہا ہاں میں دیکھنا جاہئے کہ وہ عالم ہونے کے ساتھ سی سیجے العقیدہ ہے کہ نہیں؟ کیونکہ جابلوں سے فتوی لیناحرام اور مخالفان دین کی طرف رجوع کرناسخت اشدحرام ہے۔مصنف ابن الىشىبى الدارى اورسلم شريف مي بي تعن محمد بن سيرين قال إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم" ترجمه:حفرت ابن سيرين رضي الله تعالى عنه فر ماتے ہیں بیلم دین ہے تو غور کروکس سے دین لے رہے ہو۔

(صحيح مسلم، مقدمه الام مسلم، باب بيان أن الإسناد من الدين، جلد 1، صفحه 12، دار إحياء

دوسرى جكمابن سيرين رضى اللدتعالى عنفرمات بين "لم يكونوا يسألون عن الإسناد فلما وقعت الفتنة قالوا سموالنا رجالكم فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم وينظر إلى أهل البدع فلا يؤخذ حديثهم "ترجمه: يمل احاديث ليخ مين اسناد کے متعلق سوال نہیں یو چھاجا تا تھا ( یعنی پینہیں دیکھا جا تا تھا کس راوی ہے مروی ہے بس حدیث لے بی جاتی تھی۔) پھر جب فتنے واقع ہوئے تو فرمایاتم ہمارے سامنے اپنی احادیث کے رادیوں کے نام پیش کروتو اہل سنت رادیوں کی طرف نظر کرواور انکی روایت كرده احاديث لےلواور بدمذہب كى احاديث ندلو۔

(صحيح مسلم، مقدمه الام مسلم، باب بيان أن الإسناد من الدين، جلد 1، صفحه 12، دار إحياء

جس طرح غيرعالم كافتوى دينا گناه ہے اس طرح غيرعالم سے سوال بوچھنا بھي ناجائز و گناہ ہے كة قرآن پاك ميں اہل علم سے يو چھنے كا حكم ديا گيا ہے۔ المحصول في علم

الاصول مين بي "واتفقوا على أنه لا يجوز للعامي أن يسأل من يظنه غير عالم و لا متدين "ترجمه:علائے كرام اس پر متفق ہيں كەغير عالم كاس سے سوال كرنا جائز نہيں جس کے متعلق جانتا ہوکہ بیغیر عالم اور بے دین ہے۔

(المحصول في علم الأصول علد 6، صفحه 111 ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، رياض) ا گرفتوی دینے والاعلم والا ہے کیکن فاسق ہے بعنی صلح کلیت کا قائل ، غیر شرعی رعاتیں دینے والا وغیرہ ہے تو اس سے بھی فتوی نہ لیا جائے جیسے ہمارے دور کہ بعض ایسے حضرات ہیں کہ جو بھی ان کے پاس جائے بغیر تفکر کئے ان کے حق میں فتویٰ دے دیتے بير -روامحتارين ب" (والفاسق لا يصلح مفتيا) أي لا يعتمد على فتواه وظاهر قول المحمع لا يستفتى أنه لا يحل استفتاؤه" ترجمه: فاسق فتوى ديخ كا الل نبيل اس کے فتوی پراعتماد نہ کیا جائے گا اور صاحب مجمع کے نز دیک ایسی مفتی ہے سوال پوچھنا جائر تهيل - (ردالمحتار، كتاب القضاء، جلد8، صفحه 36، مكتبه رشيديه، كوئنه)

یہ چند باتیں ہیں جو مسئلہ بوچھے سے پہلے سائل کے ذہن نشین ہونی جا ہمیں۔ اب سوال پوچھنے والے کو چاہئے کہ سوال ایسا کرے جس کا کوئی سر پیر بھی یو نہی بے تکہ سوالات بوچھ کرمفتیانِ کرام کا وقت ضائع نہ کرے جیسے فلاں نبی علیہ السلام کی دادی کا کیا نام تھا؟ ایک عوت کی لاش مل جائے تو اس کے مسلمان ہونے کا کیسے پتہ چلے گا؟ پھانسی فجر کے دفت کیوں دی جاتی ہے؟ وہ کوئی چیز ہے جومر دکوحلال عورت کوحرام ہے وغیرہ ۔حدیث پاک میں ہے"نہی رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم عن نفل المسائل" ترجمه: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم نے بضرورت مسائل پُو چھنے مے منع كيا ہے۔ حضور صلى الله عليه وآله والم في من فرمايا"ان الله تعالى كره لكم ثلثا قيل وقال

و كشر-ة السؤال واضاعة المال" ترجمه: الله تعالى نے تمہارے لئے تين چيزوں كونا پيند فرمایا ہے۔ قبل وقال، بغیرضرورت سوالات کی کشرت اور مال کاضیاع۔

(مسند احمد بن حنبل،جلد4،صفحه246،دارلفكر،بيروت)

سنن الدارى مين ب"عن ابن عباس قال ما رأيت قوما كانوا حيرا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ما سألوه إلا عن ثلاث عشرة مسألة حتى قبض ، كلهن في القرآن منهن ﴿ يسألونك عن الشهر الحرام ﴾ ﴿ ويسالونك عن المحيض ﴾ قال ما كانوا يسألون إلا عما ينفعهم "ترجمه: حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عند في مايا ميس في اصحاب رسول صلى الله عليه وآله وسلم سے بہتر قوم نه ديکھي كه انہوں نے صرف تيسرا سوال يو جھے جن كوقر آن میں ذکر کیا گیا'' آپ سے حرمت والے مہینوں کے متعلق پوچھتے ہیں۔'''' آپ سے حیض کے متعلق بوچھتے ہیں۔' محابہ کرام علیہم الرضوان وہ سوال بوچھتے تھے جوان کے لئے فائدہ

(سنن الدارسي،مقدمه،باب كرامية الفتيا ،جلد1،صفحه63،دار الكتاب العربي ،بيروت) ب فائده سوال سے سوائے وقت ضائع کرنے کے پیچھنہیں ماتا۔ اچھا سوال بھی علم ب چنانچ مديث ياك ميل ب "حسن السؤال نصف العلم" مرجمه: اح المال

(شعب الايمان للبيهقي باب الاقتصاد في النفقة وتحريم أكل المال الباطل ،جلد5،صفحه254،دار الكتب العلمية،بيروت)

سوال انتهائی مختصر مواورایک وقت میں زیادہ سوالات ند کئے جا کیں کہ کثرت سوال اكتاب كاباعث اورعمو مامعلوماتي ہوتے ہيں۔ الموسوعة الفقهيه ميں ہے"ويكره

كثررة السؤال ، والسؤال عما لا ينفع في الدين ، والسؤال عما لم يقع "ترجمه: سوالات کی کثرت اوراییا سوال کرنا جودین میں نفع بخش نه مواور نه وه مسئله در پیش مومکروه

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد32،صفحه49،دار الصفوة ،مصر)

سائل مسئلہ یو چھتے وقت اپنا موبائل فون بندر کھے،مفتی سے نہایت ادبی الفاظ سے خاطب ہو۔ اگر بذر بعہ خط استفتاء بھیج اس میں بھی یوں سوال کرے کیا فرماتے ہیں علمائے دین ومفتیان شرع متین اس مسکہ کے بارے میں --- الفقیہ والمحفقہ میں خطيب بغدادى تحريرى استفتاء كم تعلق فرمات بيس سائل بول لكصي ما تقول رضى الله عنك أو رحمك الله أو وفقك الله ؟ ولا يحسن في هذا ما تقول رحمنا الله وإياك؟ بل لو قال ما تقول رحمك الله ورحم والديك، كان أحسن وان أراد مسألة حماعة من الفقهاء قال ما تقولون رضي الله عنكم ؟ أو ما يقول الفقهاء سددهم الله في كذا؟ ولا أن يقول أفتونا في كذا ولا ليفت الفقهاء في كذا فإن قال ما الحواب؟ أو ما الفتوى في كذا؟ " ترجمه: كيافرمات بين آپ الله عزوجل راضى ہوآ ہے ، یا لکھے اللہ آپ پر رحم فرمائے ، یا لکھے اللہ عز وجل آپ کوتو فیق دے اس مسلے کے بارے میں ؟ بول لکھنا بہتر نہیں کیا فر ہاتے ہیں آپ اللہ عز وجل آپ اور مجھ بررحم فرمائے؟ بلکہ یوں لکھنازیادہ اچھاہے کیا فرماتے ہیں اللہ عز وجل آپ اور آپ کے والدین پردم فرمائے۔اگر مئلہ فقہاء کی جماعت سے بوچھنا ہے تو بوں لکھے آپ اس کے متعلق کیا فراتے ہیں الله عز وجل آپ سب سے راضی ہو؟ یا یوں لکھے کیا فرماتے ہیں فقہاء كرام الله عز وجل آپ كودرسكى كى توفيق فرمائع ؟ يول نه كهم آپ تهيس اس كے متعلق فتوى دیں،اس کے متعلق فقہاء فتوی دیں، کیا جواب ہے اسکے متعلق؟ کیا فتوی ہے اس کے

(الفقيه و المتفقه، جلد2، صفحه 383، دار ابن الجوزي، سعوديه)

جب مفتی سے مسلد کے جواب مل جائے تو حوالہ نہ طلب کیا جائے۔ امام احمد رضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: ' جاہل كا حواله وہ بھى مع عبارت طلب كرنا سوءِ ادب

(فتاوى رضويه ،جلد12،صفحه570،رضا فالونديشن ،الابور)

الفقيه والمنفقه بي ع "وليس ينبغي للعامي أن يطالب المفتى بالحجة فيما أجابه به ، ولا يقول لم ولا كيف قال الله سبحانه وتعالى ﴿فاسألُوا أهل اللذكر ان كنتم لا تعلمون ﴾ وفرق تبارك وتعالى بين العامة وبين أهل العلم فقال ﴿قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾ فإن أحب أن تسكن نفسه بسماع الحجة في ذلك سأل عنها في زمان آخر ومجلس ثان أو بعد قبول الفتوى من المفتى مجردة" ترجمه: جائل كاورست نبيس كمفتى سے جواب میں دلیل طلب کرے، نہ یوں کہنہیں اور کیسے؟ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے فر مایا تو اے لوگو اعلم والول سے پوچھوا گرتمہیں علم نہیں۔مزید فرمایا تم فرماؤ کیا برابر ہیں جاننے والے اور انجان۔البتہ اگر دلی تسکین کے لئے دلیل جا ہتا ہے تو دوسرے وقت یا دوسری مجلس یا ایک مفتی سے فتوی لینے کے بعد پوچھ لے۔

(الفقيه و المتفقه،جلد2،صفحه382،دار ابن الجوزي،سعوديه)

ای طرح مسکد کا جواب سننے کے بعد بیرنہ کہاجائے کہ فلاں اس کے خلاف بوں کہتا ہے اور فلاں یوں کہتا ہے جیما کہ بعض لوگ نہ مانے ہوئے آگے سے بحث کرتے بي - كنز العمال مي بي عن على قال من حق العالم عليك أن تسلم على القوم عامة وتخصه دونهم بالتحية وأن تجلس أمامه ولا تشيرن عنده بيدك ولا

تغمزن بعينيك ولا تقولن قال فلان خلافا لقوله ولا تغتابن عنده أحدا ولا تسار في مجلسه ولا تأخذ بثوبه ولا تلج عليه إذا مل ولا تعرض من طول صحبته فإنما هي بمنزلة النحلة تنتظر متى يسقط عليك منها شيء فإن المؤمن المدم لأعظم أجرا من الصائم القائم الغازي في سبيل الله فإذا مات العالم انثلمت في الإسلام تلمة لا يسدها شيء إلى يوم القيامة "ترجمه: حضرت على الرَّضَّى رضى الله تعالی عنہ نے فرمایا: عالم کاتم پرحق ہے کہتم مجلس میں لوگوں کو بالعموم سلام کرواور عالم کو خصوصیت کے ساتھ علیحدہ سلام کرو،تم ان کے سامنے بیٹھو،ان کے سامنے ہاتھ سے اشارہ نه کرواور نه آنکھوں سے اشارہ کرو۔جب وہ کوئی مسلم بتائے تو بیرنہ کہو کہ فلاں نے اس کے ظاف کہا ہے، اس کے سامنے کسی کی غیبت نہ کرو، اس کی مجلس میں کسی سے سرگوشی نہ کرو، ال کے کیڑے کونہ پکڑو، جب وہ اکتاجائے تو اس کے پاس نہ جاؤ، اس کی کمبی صحبت سے احرّ از نه کرد کیونکہ وہ محجور کے درخت کی طرح ہے، تم منتظرر ہوکہ کب اس سے کوئی کچل گرتا ہے، کیونکہ موثن عالم کا اجرروزہ داراور قیام کرنے والے عابداور اللہ عز وجل کے راستہ میں جہاد کرنے والے تخص سے زیاوہ ہے اور جب عالم مرتا ہے تو اسلام میں ایسا سوراخ ہوجا تا ہےجس کوقیامت تک کوئی چیز بندنہیں کرسکتی۔

(كنزالعمال ،كتاب العلم ،جلد10 ،صفحه 468 ،مؤسسة الرسالة ،بيروت)

آجكل ويكف مين آياب كدمسائل يوجهن والخصوصا جوتهور ابهت براه لك ہول، سوال پوچھنے سے پہلے ہی اپنے ذہن میں ایک جواب رکھتے ہیں جب مفتی کا جواب النكے خيالى جواب كے خلاف ہوتا ہے تو ان كا روبيہ جھكڑ الوقتم كا ہوجاتا ہے ،اس پر اپنے ٹوٹے پھوٹے دلائل دیں گے۔اگرمفتی کا فتری ان کے کسی فعل پر ہوتو مفتی کے دشمن ہو

بعض اوقات مفتی ہے مسکد بتانے میں خطا ہوجاتی ہے۔الی صورت میں لوگوں میں اسکا چرچہ نہ کیا جائے کہ کہیں لوگ اس وجہ سے مسائل یو چھنا نہ چھوڑ دیں۔ رسول التُصلى التُدتعالي عليه وسلم فرمات ين "اتقوازلة العالم وانتظر وافينتَتَه" ترجمه: عالم كي لغزش سے بچواوراس کے رجوع کا انظار رکھو۔

(السنن الكبرى للبيهقي، كتاب الشهادات، جلد10، صفحه 211، دارصادر، بيروت)

جاتے ہیں۔انکی بیرمخالفت ان کی جہالت کا منہ بولتا ثبوت ہوتا ہے۔حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنه کا فرمان ہے:۔

ففز بعلم ولا تحهل به أبدا الناس

"والجاهلون لأهل العلم أعداء

موتى وأهل العلم أحياء"

ترجمہ: اور جابل اہل علم کے دشمن ہیں۔ کامیابی ہمیشعلم سے ملتی ہے نہ کہ جہالت ے لوگ مردہ ہیں اور اہل علم زندہ ہیں۔

(درمختار مع ردالمحتار، مقدمه، جلد1، صفحه 105، مكتبه رشيديه ، كوثثه)

علامه شامى رحمة الله عليه ال ك تحت فرمات بين "وسبب العداو-ة من المجاهل عدم معرفة الحق إذا أفتى عليه أو رأى منه ما يخالف رأيه " ترجمه: جابل کا اہل علم سے عدادت کا سبب حق کی معرفت نہ ہونا ہے جب اس برفتوی دیا جا تا ہے یا اس کی رائے کے مخالف رائے دی جاتی ہے۔

(درمختار مع ردالمحتار، مقدمه، جلد1، صفحه 105، مكتبه رشيديه ، كوئته) ایسے لوگ عموماعلم سے محروم اور پریشان رہتے ہیں۔ای طرح بعض لوگوں کی عادت ہوتی ہے دہ ایک مسئلہ کسی مستند مفتی ہے پوچھنے کے بعد مزید مفتیانِ کرام ہے پوچھتے ہیں پھراختلاف ہونے پر پریشان ہوجاتے ہیں۔ جب قرآن کے تھم پڑمل کرتے ہوئے درپیش مئلکسی اہل علم سے مئلہ یو چھلیا تو اس عمل کرنا جا ہے ۔ امام احدرضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: "مستفتی پر واجب العمل ہے اگر چرمفتی ایک ہی ہو، جس کا دوسرا کوئی مخالف نہ ہو، اور منتفتی کو بیت حاصل نہیں کہ اس فتوے کو تبول کرنے سے تو قف کرے يهال تك كرسب فتوى دين والعجمع موجائيں ياكثير موجائيں تب مانے۔

(فتاوى رضويه، جلد1، صفحه 128، رضافاتونڈيشن، لا سور)

﴿ ـــباب پنجم: عصر حاضر اور فقه ـــــ ﴿ فصل سوم عصر حاضر کی فقہ

عصرحاضران احادیث کی تصدیق کرتا ہے جوحضور صلی الله علیه وآله وسلم نے چودہ سوسال پہلے ارشادفر مائیں جیسے علم دین کا تم ہوتے جانا اور جہالت کا بڑھتے جانا۔مصنف عبدالرزاق، ترمدى، بخارى ميل م "عن أنس بن مالك قال لأحدثنكم حديثا لا يحدثكم أحد بعدى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من أشراط الساعة أن يقل العلم ويظهر الحهل ويظهر الزنا وتكثر النساء ويقل الرجال حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد" ترجمه: حضرت السين ما لكرضي الله تعالى عنہ نے فرمایا ہم تم کو وہ حدیث سناتے ہیں جنہیں میرے بعد کوئی نہ سنائے گا۔ میں نے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے سنا كه قيامت كى شرائط ميں سے ہے كہ علم كم اور جہل ظاہر ہوگا اور زنا ظاہر ہوگا عورتیں زیادہ اور مردکم ہوں کے یہاں تک کہ ایک مرد بچاس

(صحيح بخاري، كتاب العلم باب رفع العلم وظهور الجهل، جلد 01، صفحه 43 ، دار ابن كثير،

علمائے كرام كاكم موتے جانا اور جائل و بد مذہبول كا بڑھتے جانا قيامت كى نشانیول میں سے ہے۔ بخاری وسلم کی حدیث باک ہے" قال رسول الله صلى الله عليه و سلم من أشراط الساعة أن يرفع العلم ويثبت الجهل ويشرب الخمر ويطهر الزني" ترجمه: رسول الله على الله عليه وآله وسلم في فرمايا قيامت كي شرا الطبيس ي علم كالمعنا، جهالت كامونا، شراب كابينا اورزنا كاعام مونا-

(صعيع مسلم ،باب رفع العلم-- جلد4،صفحه2050،دار إحياء التراث العربي ،بيروت)

علم کے اٹھ جانے سے مرادعلماء کی موت ہے۔ جب علماء کم ہوں گے لوگ جاہلوں سے مسئلہ پوچھیں گے جاہل غلط مسائل بتا کرخود بھی گمراہ ہوں گے دوسروں کو بھی مراه کریں گے چنانچہ بخاری شریف کی حدیث پاک میں ہے"عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول إن الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالما اتخذ الناس رؤوسا جهالا فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا "ترجمه: حضرت عبدالله بن عمر وبن عاص رضى الله تعالى عنه فرمات عبي ميس في رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے سنا بے شک اللہ عز وجل اللہ عز وجل علم اس طرح قبض نہ کرے گا کہ لوگوں کے سینے سے علم اُٹھالے بلکہ علماء کے چلے جانے پرعلم اُٹھائے گا۔ یہاں تک کہ عالم باقی نہ ر ہیں گے،لوگ جاہلوں کواپنا سردار بنالیس گے اور ان سے مسائل پوچھیں گے بیر جاہل بغیر علم کے فتوی دیں گے خود بھی گمراہ ہوں گے دوسروں کو بھی گمراہ کریں گے۔

(صحيح بخاري، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم ، جلد 01، صفحه 50، دار ابن كثير،

عصرحاضر میں مسلمانوں کی کثیر تعداد فرائض علوم سے یکسر نہ صرف غافل ہے بلکہ مسلمانوں کی ایک تعداد ہے جوحلال کوحرام اور حرام کوحلال مجھتی ہے۔ ہرکوئی آ دھامفتی اور آ دھا ڈاکٹر ہے، اپنے گمان کے مطابق شرعی مسائل میں فتوے لگار ہا ہوتا ہے۔ بعض نام نہادم مذہبی لوگ غلط مسائل بتاتے ہیں، اُن کا مقصد لوگوں کا اپنا گرویدہ بنانے کے لئے غلط رعائق فتوے دینا ہے۔ معاشرے میں ہر شعبے کے متعلقہ افراد ہوتے ہیں، بیاری کے معاملے میں ڈاکٹر سے رجوع کیا جاتا ہے، عدالتی معاملات میں وکیل کی طرف رجوع کیا جاتا ہے، دین کے معاملے میں شروع سے ہی علمائے کرام رہنمائی کرتے رہے ہیں لیکن

موجودہ دور میں لوگوں کوعلائے کرام کی طرف متوجہ کرنے کی بجائے لوگوں کوعلائے کرام سے متنفر کیا جارہا ہے، کہیں انہیں وہشت گر و کہا جارہا ہے، کہیں شدت پیند قرار ویاجاتا ہے۔دوچار کتابیں پڑھ کر ہر کوئی دین پراپن سجھ کے مطابق چل رہا ہے اور مولو یوں کو جاہل سمجھر ہاہوتا ہے۔ایسے ہی لوگوں کے متعلق حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے پیشین گوئی فرمائی تقى چنانچە كنز العمال كى حديث حضرت عقبه بن عامر رضى الله تعالى عنه ہے مروى حديث م"اتخوف على أمتي اثنتين يتبعون الارياف والشهوات، ويتركون الصلاة والقرآن ، يتعلمه المنافقون يجادلون به أهل العلم" ترجمه: من اپن امت پردو باتوں کا خوف کرتا ہوں وہ وسعت اور شہوت کی انتاع کریں اور نماز وقر آن کوچھوڑ دیں گے منافق قرآن کو سیھر کراہل علم کے ساتھ جھگڑا کریں گے۔

(كننز العمال، كتاب الفتن والاهواء والاختلاف، الفصل الثاني، في الفتن والهرج، جلد11،صفحه170،مؤسسة الرسالة ،بيروت)

آج كئ مسلمانوں نے حضور صلى الله عليه وآله وسلم كى سنت كوچھوڑ كرعر بوں كے طریقوں کو دین بنا رکھا ہے۔ داڑھی منڈ وانے والا کہتا ہے کہ اہل عرب بھی داڑھی نہیں ر کھتے ، بدند ب کہتے ہیں اہل عربول کا بھی یہی عقیدہ ہے وغیرہ ،اس کی حدیث پاک میں پیشین گوئی کی گئی چنانچه کنزالعمال کی حدیث پاک حضرت علی رضی الله تعالی عنه سے مروی رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا" ياتى على الناس زمان لا يتبع فيه العالم، ولا يستحيى فيه من الحليم، ولا يوقر فيه الكبير، ولا يرحم فيه الصغير، يقتل بعضهم بعضا على الدنيا، قلوبهم قلوب الأعاجم وألسنتهم ألسنة العرب، لا يعرفون معروف ولا ينكرون منكرا، يمشى الصالح فيهم مستخفيا، أولئك شرار حلق الله، لا ينظر الله إليهم يوم القيامة" ترجمه: لوكول يرايك وقت اليا آئ كاكرجس من

عالم کی اتباع نہیں کی جائے گی ، ہزرگوں سے حیانہیں کی جائے گی، بروں کی تو قیرنہیں کی جائے گی، چھوٹوں پر رحمنہیں کیا جائے گا، دنیا کے لئے ایک دوسرے کوٹل کریں گے، ایکے قاوب ان پڑھوں کے قلوب کی طرح ہو نگے اور انکی سنت عرب کا طریقہ ہوگا، اچھے برے كى بېچان نه كريس كے، ان ميں صالح آدى دركرر ہے گا، ايسے لوگ الله عز وجل كى مخلوق مين شريهون الله عز وجل ايسول كى طرف قيامت واليدن نظرنه فرمائ گار

(كنز العمال، كتاب الفتن والاهواء والاختلاف، الفتن سن الاكمال، جلد 11، صفحه 286، مؤسسة

# فصل اول: عصر حاضريس فقه پر مونے والے اعتراضات كجوابات

عصرحاضرمين بعض جديداذ ہان كےلوگ اور غير مقلدين فقه وتقليد پراعتر اضات كرتے ہيں۔ان اعتراضات كاقرآن وحديث كى روشى ميں جواب پيش كياجا تا ہے:۔

اعتراض: دین میں اختلاف بیدا کرلیا گیا ہے، کوئی حفی ہے کوئی شافعی، کوئی حنبلی ، کوئی مالکی ہے۔ دین میں اختلاف الله عزوجل کو سخت تاپیند ہے۔ الله تعالی فرماتا ب ﴿ مِنَ الَّذِيْنَ فَرَّقُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمُ فَرِحُونَ ﴾ ترجمہ:ان میں سے جنہوں نے اپنے دین کوٹکڑے ٹکڑے کر دیااور ہو گئے گروہ گروہ۔ ہر گروہ جواس کے پاس ہے اس پرخوش ہے۔ (سورۃ الروم،سورت، 30،آیت 32)

صیح مسلم، جامع ترمذی سنن نسائی سنن ابوداؤر، مسنداحد میں ہے"لا تا بعتلفوا

فتعتلف قلوبكم"ترجمه:اختلاف ندكروورنةتمهار عول بدل دين جائيل كـ (سىئىن ابىن ماجه، كتاب اقامة الصلوة، باب من يستحب أن يلى الإمام، جلد 1، صفحه 312، دارلفكر

**جواب** بحنی ،شافعی ،مالکی منبلی ہونا تفرقه نہیں بلکه ائمه اربعه کی طرف صرف نسبت ہے۔ بینسبت دین میں تفرقہ پیدائہیں کرتی بلکة قرآن وسنت پر چلانے میں مدد گار ہے۔استادمحتر مفتی محمد قاسم قادری رسائل قادری میں فرماتے ہیں: حیاراماموں کی طرف منسوب ہونے سے اسلام کے مکڑے ہرگز نہ ہوئے بلکہ یہ اسلامی مسائل کی تسہیل (آسانی) ہے۔اگرایک شے کو چندافراد کی طرف منسوب کردیا جائے تو اس شے کے مکڑے نہیں ہو جاتے بلکہ اضافت کی جہتوں کو دیکھا جاتا ہے مثلا باپ کی ملکیت میں ایک گھرہے اوراس کے پانچ بیٹے ہیں زید،عمر، بکر، خالد، ندیم۔اب اس گھر کو باپ عبداللہ کا گھراورزید کا گھراورعمرو کا گھراور بکر کا گھراور خالد کا گھراورندیم کا گھر کہہ سکتے ہیں۔ یا یول کہدلیں کہ احادیث مبارکہ کے مختلف موجودہ نام مثلا حدیث بخاری محدیث تر مذی، حدیث نسائی وغیره زمانه نبوی اور زمانه صحابه مین موجود نه تقطیقو کیایی " تسفه و قسه فسی الدين" (وين مين تفرقه ) اور گروه بندي ہے؟"

(رسائل قادريه، صفحه 362، مكتبه الملسنت ، فيصل أباد)

مزید فرماتے ہیں: "اسلام منزل ہے اور مسالک اربعداس کی طرف جانیوالے جار رائے ۔جس رائے پر بھی چلیں گے منزل مل جائے گی ۔ جاروں اماموں نے جن حدیثوں سے استناد کیا وہ زمانہ نبوی وز مانہ صحابہ علیہم الرضوان میں موجود تھیں اور بہت ہے مسائل بھی موجود تھے گران کامخصوص نام نہ تھا۔ جب یہمسائل واحادیث آئمہ کے ذریعے ہم تک پہنچیں تو حنفی ،شافعی جنبلی اور مالکی کا نام ان پر بولا جانے لگا جیسے قر آن مجید کی سات قراءتیں ہیں زمانہ نبوی وز مانہ صحابہ کیہم الرضوان میں موجود تھیں گران کوقراء تِ عاصِم، قراءت ِمزہ،قراءت کِسائی نہیں کہتے تھے بعد میں بینام رکھے گئے اور آجکل یہی استعال

كئے جاتے ہيں۔ يونني احاديث زمانه نبوى وصحاب ميں بھى تھيں مگر حديث بخارى مسلم انہيں نہیں کہا جاتا تھا بعد میں امام بخاری ومسلم کے حوالے سے ہم تک پہنچین تو انہیں حدیث بخاری وحدیث ِمسلم کہا جانے لگا۔ای طرح مسائل سرکا رصلی الله علیه وآله وسلم اور صحابہ کرام علیهم الرضوان کے زمانے میں موجود تھے۔ مگرانہیں حنفی اور شافعی کے نام سے تعبیر نہیں کیا جاتا تھالیکن جب بیامام ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ،امام شافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے واسطے سے ہم تک پہنچ تو انہیں مسلک حنفی اور مسلک شافعی کے نام سے تعبیر کیا جانے لگا۔'' (رسائل قادريه،صفحه347، كتبه المسئت،فيصل آباد)

ایک اور جگه فرماتے ہیں:''صحابہ کرام علیہم الرضوان کے دور میں قرآن کوسات قراءتوں میں تبیں پڑھا جاتا تھا۔ بعد میں ان کے نام قرائت عاصم، قرائت حمزہ،قرائت كسائي ركد يئے گئے۔ وہائي بھي قرأت عاصم پڑھتے ہيں ليكن جس طرح قرآن كےسات قراءتوں میں پڑھنے سے قرآن کے ٹکڑے نہ ہوئے اور زمانہ صحابہ میں بیام موجود نہ ہونے کے باوجودائیس براسمجھاجاتا۔"

(رسائل قادريه،صفحه365،مكتبه البلسنت ،فيصل آباد)

يحجج اختلاف محمتعلق تفصيلي كلام كيا گيا كفقهي اختلاف وه اختلاف نهيس جس كو بُراكها كيام، بكهاس اختلاف كورحمت كها كيام. كشف الخفاء ميس مي "فال المعطابي والاحتلاف في الدين ثلاثة أقسام:الأول في إثبات الصانع ووحدانيته وإنكاره كفر ،والثاني في صفاته ومشيئته وإنكارهما بدعة ،والثالث في أحكام الفروع المحتصلة وجوها فهذا جعله الله رحمة وكرامة للعلماء وهو المراد بحديث احتلاف أمتى رحمة "ترجمه: امام خطابي رحمة الله عليه فرمايادين مين اختلاف كي تين اقسام ہیں: اول صالع کے اثبات اور وحدانیت اور اسکاا نکار کفر ہے۔ دوسر االلہ عزوجل کی

نہیں۔ ہدایت کے لئے قرآن کافی ہے پھرامام وعلاء کی کیا ضرورت ہے؟حضور صلی اللہ علیہ وآله وسلم نے فرمایا'' قرآن اور میری سنت کوتھاہے رکھو بھی گمراہ نہ ہوگے۔''اس حدیث میں بھی پنہیں فر مایا کہ علماء کے تاج رہو۔

جواب: جدید ذہن کے کی لوگ ای رعمل پیراہیں کہ خود قرآن وصدیث رعمل کریں ، مولویوں سے بوچھنے کی کیاضرورت ہے؟ نام نہاد مذہبی لوگ یہی بات کہ کرلوگوں کومتاثر کرنے کی کوشش کرتے ہیں ۔الحمد للہ! اس کا ایسا جواب دیا جاتا ہے کہ عقل وشعور ر کھنے والا ان شاء اللہ عز وجل ضر ورحق جان جائے گا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن وحدیث پڑمل پیرا ہونا چاہئے لیکن غور کرنا چاہئے کہ قرآن وحدیث کو پڑھنے وسجھنے کی ہرایک میں لیافت ہے یانہیں؟ کیونکہ قرآن واحادیث توعر بی میں ہیں، اگر قرآن اور چنداحادیث کی کتب کائر جمدل جائے تواس کی کیا گارنی ہے کہ بیتر جمہ جس نے کیا ہے وہ ٹھیک ہے یانہیں؟ ہر بدمذہب گروہ قرآن وحدیث كارجمدوتشرك استعقيد كمطابق كرتاب يهال تك كدقادياني اس قرآن ساي آپ کوئ پر ہونا ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

تو یمی سے ثابت ہوگیا کہ قرآن وحدیث کو باتر جمہ مجھنے کے لئے ہم علمائے حق کے مختاج ہیں۔ دوسرا یہ کہ اگر پورے قرآن کا صرف ترجمہ کیا جائے اور اس کے ساتھ مجھے تفسرند کی جائے تو قرآن پر بھی عمل مرکوئی نہ کرسکے گاجیسے قرآن میں چندآیات ایسی ہیں جو تلاوت کے لحاظ سے تو موجود ہیں عمل کے لحاظ سے وہ منسوخ ہیں مثلا قرآن یاک میں زنا كى مزاكم تعلق دوآيات بين \_ كيلى آيت مين ب ﴿ وَاللَّاتِي يَسَأْتِيسَ الْفَاحِشَةَ مِن نُسَآئِكُمْ فَاستشهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمُسِكُوهُنَّ فِي صفات ومشیت میں اختلاف اور اس کا انکار بدعت ہے۔ تیسرا فروی معاملات میں اختلاف جو مختلف توجیهات کا حمّال رکھتے ہیں ، تو ایسا اختلاف اللہ عز وجل نے رحمت اور علاء کے لئے کرامت بنایا ہے اور یہی مراد حدیث سے ہے کہ اختلاف میری امت میں رحمت ب - (كشف الخفاء ، جلد 1 ، صفحه 65 ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت)

لہٰذا اپنے اپنے امام کے بیروی کرنا دین میں تفرقہ نہیں ،دین میں تفرقہ تؤوہ کرتے ہیں جواپنے مخالف کو گمراہ ومشرک جانیں ان پرطعن وشنیع کریں۔امام احمد رضا خان عليه رحمة الرحمن رفع يدين يركلام كرتے جوئے فرماتے ہيں: "ہمارے المركرام رضوان الله تعالى عليهم اجمعين نے احاديث ترك پرعمل فرمايا حنفيه كوان كى تقليد جا ہے، شافعیہ وغیرہم اپنے ائمہ رحمہم اللّٰدتعالیٰ کی پیروی کریں کوئی محلِ نزاع نہیں، ہاں وہ حضرات تقلیدِائمہ دین کوشرک وحرام جانتے اور با آئکہ علمائے مقلدین کا کلام سمجھنے کی لیافت نصیب اعداءا پنے لئے منصبِ اجتهاد مانتے اور خواہی نخواہی تفریق کلمہ مسلمین وا ثارت فتنہ بین المومنین کرنا چاہتے بلکہ ای کو اپنا ذریعہ شہرت و ناموری سجھتے ہیں اُن کے راہتے ہے ملمانوں کو بہت دورر ہٹا جا ہے۔ مانا کہ احادیث رفع ہی مرجع ہوں تاہم آخر رفع یدین کسی کے نزدیک واجب نہیں ، غایت درجہ اگر تھرے گا تو ایک امر مستحب تھرے گا کہ کیا تو ا چھا، نہ کیا تو کچھ برائی نہیں ، مگر مسلمانوں میں فتنہ اُٹھانا دوگروہ کردینا ، نماز کے مقدمے انگریزی گورنمنٹ تک پہنچانا شایداہم واجبات ہے ہوگا۔اللہ عز وجل فرما تا ہے ﴿الْفِتُنَةُ اَشَدُّ مِنَ الْقَتُلِ ﴾ فتن الله فتن ا

(فتاوي رضويه ،جلد6،صفحه155،رضافائونڈيشن،لاٻور)

اعتراض: قرآن وحدیث پرعمل پیرا ہونا جا ہے کئی کی مد د کی کوئی ضرورت

اس آیت سے بظاہر لگتا ہے کہ عورت سے جس طرح جا ہیں صحبت کرنا جائز ہے اگرچہ چھے کے مقام سے بھی کر سکتے ہیں جبکہ حدیث پاک میں عورت کے پیچھے سے مقام مصحبت كرنے منع فرمايا ہے۔اى طرح يہ بھى لگتا ہے كدا پى شرمگاه عورت كے مند میں ڈالنا بھی جائز ہے کیکن فقہی کتب میں اسے ناجائز کہا گیا ہے۔ تو وہ قرآن جوتمیں پاروں پر شتل ہےاورایک جلد میں ہےاس پر بغیرعلاء کی رہنمائی کے عمل ممکن نہیں تو اتنی احادیث کی کتب جوڈ ھیروں جلدوں پرمشتل ہیں جن میں سے صرف چند کتب احادیث کے تراجم ہوئے ہیں،ان احادیث پرخود کمل کیے کر علتے ہیں؟

قرآن کی طرح احادیث کامنسوخ ہونا بھی ثابت ہے چنانچے مشکلوۃ شریف کی حديث ياك بي "وعن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم إن أحاديثنا ينسخ بعضها بعضا كنسخ القرآن" ترجمه:حضرت ابن عمرضي الله تعالى عنهما ہے م وی ہے رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم نے فر مایا ہماری احادیث بعض احادیث کو منسوخ کرتی ہیں بیسے قرآن احادیث کومنسوخ کرتا ہے۔

(مشكونة المصابيح، كتاب الايمان ،باب العتصام بالكتاب والسنة، جلد 1، صفحه 42، المكتب

جس طرح علائے کرام نے قرآنی منسوخ آیات کی نشاندہی فرمائی ای طرح کئی لمنسوخ ہضعیف اور موضوع احادیث کی رہنمائی فرمائی ہے۔قرآن وحدیث پرعمل پیرا ہونے والے کے لئے ضروری ہے کہ وہ ناسخ منسوخ احادیث کو جانتا ہو۔ شاہ ولی الله رحمة الله علية فرمات عي "ليس للعامى العمل بالحديث لعدم علمه بالناسخ والسمنسوخ" ترجمه: سي عام آدي كے لئے جائز نہيں كدوه احاديث پر بغيرنا سخ المنسوخ علم كم كرك (الانصاف في بيان اسبار، الاختلاف، صفحه 106، دار النفائس)

الْبُيُونِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴾ ترجم كنزالا يمان: اور تہماری عورتوں میں جو بدکاری کریں ان پرخاص اپنے میں کے جارمردوں کی گواہی لو پھر اگروہ گواہی دے دیں توان عورتوں کو گھر میں بندر کھو پہاں تک کہ انہیں موت اٹھالے یااللہ ان كى كھراه تكا كے۔ (سورة النساء سورت 4، آيت 15)

دوسرى سورة النوركي آيت ب (الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنُهُ مَا مِنَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُمُ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِيُنِ اللَّهِ إِن كُنْتُمُ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِّنَ الْمُؤُمِنِيْنَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان:جو عورت بدکار ہواور جومر دتو ان میں ہرا یک کوسوکوڑے لگا وَاور تمہیں ان پرترس نہ آئے اللہ کے دین میں اگرتم ایمان لاتے ہواللہ اور پچھلے دن پر اور جا ہیے کہ ان کی سزا کے وقت مسلمانول کاایکگروه حاضر ہو۔ (سبورة النور،سورت 24، آیت 2)

اب بہلی آیت میں زنا کی سزا گھر میں بندر کھنا یہاں تک کہ مرنہ جائے اور دوسری آیت میں زنا کی سزا سوکوڑے سائی گئی ۔ توان دونوں آیت میں سے ایک پرعمل کرنا عام آدمی کو کیسے پند چلے گا کہ کس پر کرنا ہے۔علائے کرام نے اٹکی تفسیر میں فرمایا کہ پہلی آیت منسوخ ہےدوسری پیمل ہوگا۔

اس طرح قرآنی آیات کاتعلق احادیث وفقہ کے ساتھ ہوتا ہے جیسے قرآن یاک مِن بيوى سے صحبت كرنے كے متعلق ب ﴿ نِسَ آؤُكُمُ حَرُثٌ لَّكُمُ فَأَتُوا حَرُثَكُمُ أَنَّى شِئْتُمُ وَقَدَّمُوا لِاَنْفُسِكُم وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلاَقُوهُ وَبَشِّرِ الُهُ وَعِنِينَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان جهارى عورتين تمهار الله كليتيال بين ، تو آوا ين کھیتیوں میں جس طرح چاہو۔ (سورة البقرة،سورت2، آيت 223)

اگروہ اس بات کا اہل نہیں تو اگر ایسا شخص پائے جو تھیج و محسین کا اہل ہے تو اس کی تقلید کرے۔اوراگرابیاشخص نہ پائے تو وہ استدلال کے لئے قدم نہ اٹھائے ورنہ وہ رات کو لکڑیاں اکٹھی کرنے والے کی طرح ہوگا، ہوسکتا ہے وہ باطل کے ساتھ استدلال کرلے اور اسےاس کاشعور ندہو۔

( سرقلة شرح مشكوة المصابيح اشرط البخاري ومسلم الذي التزماه اجلد 1 اصفحه 23 مكتبه

تدريب الراوى شرح القريب النواوى ميس ب"اما مسند الامام احمد بن حنبل وابي داؤد الطيالسي وغيرهما من المسانيد كمسند عبيدالله بن موسى واسمخق بمن راهويه والدارمي وعبدبن حميد وابويعلي الموصلي والحسن بن سفين وابي بكر ن البزار فهؤلاء عادتهم ان يخرجوا في مسند كل صحابي ماورد من حديثه غير مقيدين بان يكون محتجا به او لا"ترجمه: معدامام احمين حنبل، ابودا وُدطیالی اوران کےعلاوہ دیگر مسانید مثلاً مندعبید الله بن موسی ،مند الحق بن را بوید، مند داری، مندعبد بن حمید، مند ابویعلی موصلی، مندحسن بن سفیان، مند ابوبکر بزاران تمام کاطریقہ یمی ہے کہ مندیس ہر صحابی ہے مردی حدیث بیان کردیتے ہیں اس قیدے بالاتر ہوکر کہ بیقابلِ استدلال ہے یانہیں۔

(تلدريب الراوي شرح التقريب التواوي مرتبة المسانيد من الصحة مجلد 1،صفحه 171، دارنشر

ایک مسئلہ میں کثیرا حادیث ہونا دلیل نہیں کثیر کم درجہ والی احادیث کے مقابل صحیح درجه كى صديث بوده دليل بوقى ب چنانچ شرح تلوت مين ب الا عبرة بكشرة الأدلة بل بقوتها حتى لو كانت في جانب آية وفي جانب آبتان أو في جانب حديث مدیث کی کئی کتب میں قربانی کے گوشت محمتعلق آیا ہے "اد حروا لشلاث وتصدقوا بما بقى" ترجمه تين دن تك كے لئے ركھ لوباتى صدقة كردو ـ دوسرى حديث میں بیتھم منسوخ کر دیا گیا اور تین دن سے زیادہ رکھنے کی اجازت دی گئی ہے۔اس طرح قبرول کی زیارت سے پہلے منع فر مایا پھر اجازت دیدی۔

لہذا حدیث پر عمل کرنے والے کے لئے ضروری ہے کہ وہ حدیث کے درج سے واقف ہونہ یہ کہ جن چھ کتابوں کا ترجمہ بازاروں میں ملتا ہے ان میں سے جو بھی حدیث ملے اس پراندھا دھندعمل کرے کیونکہ بخاری مسلم ، تر مذی ، ابوداؤد ، ابن ماجہ ، نسائی شريف مين بهي ضعيف احاديث بين -مرقاة مين بي "وبالحملة فالسبيل واحد فمن اراد الاحتجاج بحديث من السنن لاسيما سنن ابن ماجة ومصنف ابن ابي شيبة وعبدالرزاق مما الامر فيه اشد او بحديث من المسانيد لان هذه كلها لم يشترط جامعوها الصحة والحسن وتلك السبيل ان المحتج ان كان اهلا للنقل والتصحيح فليس له ان يحتج بشيء من القسمين حتى يحيط به وان لم يكن اهلا للذلك فسان وجمد اهلا لتصحيح او تحسين قبلده والا فلايقدم على الاحتجاج فيكون كحاطب ليل فلعه يحتج بالباطل وهو لايشعر "ترجمه:الغرض راستہ ایک ہی ہے اس مخف کے لئے جواحادیث سنن سے استدلال کرنا حامتا ہے خصوصا سنن ابن ماجه،مصنف ابن الي شيبه اورمصنف عبد الرزاق \_ كيونكه ان ميں بعض كامعاملة يخت ہے یا استدلال ان احادیث سے جومسانید میں ہیں کیونکدان کے جامعین نے صحت وحسن کی کوئی شرط نہیں رکھی اور وہ راستہ ہے کہ استدلال کرنے والا اگر نقل وضیح کا اہل ہے تو اس کے لئے ان سے استدلال کرنا اس وقت درست ہوگا جب ہر کحاظ سے دیکھ پر کھ لے۔اور

قرآن یاک میں فرمایا گیا۔اب ایک حدیث میں نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم سےاس جانور کے بارے میں یو چھا گیا جس کے ذریح کے وقت جان بو جھر کر اللہ تعالیٰ کا نام نہ لیا گیا نی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے ارشاد فر مایا اسے کھاؤ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا نام ہرمسلمان کے ول میں موجود ہوتا ہے۔اب اگر اس حدیث پڑمل کیا جائے تو کتاب اللہ کے عظم کا کوئی محمل نہیں رہے گا اور پرننخ ہوگا جبر خبر واحدے ساتھ کتاب کا نشخ نہیں ہوسکتا۔

ووسراسبب: كتاب الله يراضافه - حديث محيح يرهمل ندكرن كاسبب بعض اوقات یہ ہوتا ہے کہ اس پڑمل کرنے سے کتاب اللہ پر زیادتی ہوتی ہے یعنی قرآن پاک میں ایک تھم بغیر قید کے مذکور ہوتا ہے اور بیرحدیث اس کومقید کررہی ہوتی ہے۔ بیمقید کرنا حدیث مشہور یا متواتر کی وجہ سے تو جائز ہے۔ لیکن خبر واحد کی وجہ نے نہیں ہوسکتا ہے، اس کی مثال يه جقرآن مين فرمايا كيا ب كر ﴿ فَاغْسِلُواْ وُجُوْهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُ وُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: تواپنامنددهووَ اور كہديوں تك ہاتھاورسرول كالمسح كرواور گوں تك باؤل دھوؤ۔

(سورة المائده، سورت5، أيت6)

اس آیت میں جارچیزوں کو وضوقر ار دیا ہے اور بسم اللہ پڑھنے یا نیت کرنے یا یے دریے دھونے یا ترتیب سے اعضاء دھونے کا تھم نہیں ہے جب کہ بعض احادیث میں ان چیزوں کوضروری قرار دیا ہے۔ جیسے فرمایا جس نے بہم اللہ نہ بڑھی اس کا وضوبیں۔ یونہی نیت کے بارے میں ہے کہ اعمال کا دارومدار نیتوں پر ہے۔ یہاں احادیث توضیحہ ہیں مگر ان میں تاویل کی گئی ہے اور ان کے ظاہری مفہوم کوڑک کردیا گیاہے کیونکہ اس سے کتاب الله پرزياد تي لازم آتي ہے۔

وفي الآحر حديثان لا يترك الآية الواحدة أو الحديث الواحد" ترجمه: كثرت دلائل كااعتبار نہيں بلكة وت كااعتبار ب\_اگرايك جانب ايك آيت ہواور دوسرى جانب دو آیات یا ایک جانب ایک حدیث مواور دوسری جانب دواحادیث تو بغیر دلیل ایک آیت و حدیث کوئیس چھوڑ اجائے گا۔

(شرح التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه ، جلد 2، صفحه 218 ، دار الكتب

پھراحادیث کے درجات ہیں جواصول احادیث میں مذکور ہیں۔اوپر کے درج میں صحیح حدیث ہوتی ہے اور نیچے کے درجے میں ضعیف سیجے کے مقابل حسن وضعیف کم درج میں ہوتی ہے یہی وجہ ہے کہ ائمہ مجہدین سیح حدیث برضعیف کے مقابل عمل کرتے ہیں اور کم علم اس ضعیف حدیث کو لے کر کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ رحمۃ الله علیہ نے اس حدیث کوچھوڑ دیا۔ بلکہ بہت دفعہ ایسا ہوتا ہے کہ حدیث سیجے ہوتی ہے مگر امام مجہزاس برعمل نہیں کرتااس کے کئی اسباب ووجوہ ہوتے ہیں۔ ذیل میں ان کو پچھ تفصیل سے ذکر کیا جاتا

يهلاسبب: كتاب الله كالنخ \_ حديث صحيح متواتر نهيس بلكه ياعزيز ياغريب اوراس بِمُل كرنے سے كتاب الله كالنخ لازم آتا ہے۔مثلاقر آن مجيد ميں ہے ﴿وَلاَ مَا مُحُلُواْ مِمَّا لَمْ يُلْذِيكِ السُّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اورأت نه كهاؤجس برالله كانام نه ليا (سورة الانعام، سورت 6، آيت 121)

لیعنی وہ جانورجس کے ذبح کرتے وقت اللہ تعالیٰ کا نام نہ لیا گیاوہ حرام ہے اس کا گوشت نہ کھایا جائے۔اگر کسی آ دمی سے بھول کر تکبیر چھوٹ جائے تو وہ معاف ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص جان بوجھ کرذ نج کے وفت الله نعرالی کا نام نہیں لیٹا تو وہ جانورحرام ہے جیسا

تيسراسبب: روايتوں كى غير مناسب قلت مديث سيح الىي چيز كے بارے ميں ہوجس کا وقوع بار بار ہوتا ہے اور کثیر لوگ اس میں مبتلا ہیں یا ایسا واقعہ ہے جس کا مشاہرہ كرنے والے كثير ہوسكتے ہيں يااليامعاملہ ہے جس كى طرف بلانے والے اسباب كثير ہيں مگران تمام چیزوں کے باوجود حدیث کوروایت کرنے والا اِ کا دُ کا راوی ہے حالا تکہ جب معاملہ ایساعام ہے تو روایت کرنے والے بھی کثیر ہونے حیا ہمیں گتو اس امر کے بیش نظر مجهز حدیث کورک کردیتا ہے۔

چوتھاسبب: نشخ کا تکرار بھی حدیث کو مجتبداس وجہ ہے ترک کر دیتا ہے کہ اس حدیث سے نشخ کا تکرارلازم آتا ہے یعنی ایک چیز مثلا پہلے منوع تھی پھراہے جائز کردیا گیا اوراب ایسی حدیث صحیح پائی گئی جواس جواز کو پھرختم کردے توبیاننخ کا تکرارہے۔اس دجہ ہے بھی مجتمد حدیث سیح کوترک کردیتا ہے۔

پانچوال سبب: دوسیح احادیث کا تعارض بھی حدیث سیح کواس وجہ ہے ترک کر دیا جاتا ہے کہاس کے مقابلے میں دوسری حدیث موجود ہوتی ہے اور دومتعارض حدیثوں میں سے ایک کو دوسرے پرتر جیج دینے کے اصولوں میں سے کوئی اصول ایک حدیث کو دوسری پرزجے دیتا ہے قرائح پڑل کیاجا تا ہے اور مرجوح کوزک کردیاجا تاہے۔

چھٹاسبب: حدیث کا قابل تاویل ہونا۔ بھی حدیث کواس وجہ سے ترک کر دیا جاتا ہے کہاس کے مقابلے میں صدیث موجود ہے اور دونوں میں سے ایک میں تاویل ہو سکتی ہے اور دوسری حدیث میں تاویل نہیں ہو علق توجس جس میں تاویل ہو علق ہے اس پراس مسئلہ میں عمل نہیں کیا جائے گا۔

ساتواں سبب: احادیث کا لازم الترک ہونا۔ بعض اوقات یوں ہوتا ہے کہ دو

حدیثیں برابر درجے کی ہوتی ہیں اور دونوں میں تطبیق ممکن نہیں ہوتی اور نہ ہی دونوں کی تاریخ کاعلم ہے کہاس کی بنیاد پر بعدوالی کوناسخ اور پہلے والی کومنسوخ قرار دے دیا جائے لہذا دونوں کوسا قط قرار دیا جاتا ہے۔اس صورت میں دونوں ہی سیجے حدیثوں پڑمل ترک دیا

ألم الموال سبب: اكابراسلاف كاعمل حديث كے خلاف ہونا لِعض اوقات حديث صحیح پیمل اس کئے ترک کردیا جاتا ہے کہ زمانہ گزشتہ میں علماء کاعمل اس کے خلاف گزرا ہے تو علماء کاعمل اس بات پردلیل ہوتا ہے کہ اس حدیث سیج کے مقابلے میں کوئی زیادہ قوی دلیل موجود ہے جھی اے ترک کر کے اس کے خلاف عمل کیا گیا۔

نوال سبب: امت كاعمل حديث كے خلاف مونا يعض اوقات حديث محيح كواس لئے ترک کرتے ہیں کدامت کاعمل اس کے خلاف ہے مثلا ایک حدیث میں نبی کریم صلی الله عليه وآله وسلم نے مخابرة ہے منع فر مایا لیمن از مین کو ٹھیکے پر دینے سے منع کیا کہ زمین ایک کی ہوگی اور کام دوسرا کرے گا اور نفع دونوں کے درمیان مثلا نصف نصف تقسیم کیا جائے گا۔ حدیث میں تواس سے منع کیا گیا مگرامت کاعمل اس کے خلاف ہے حتی کہ صحابہ کرا میلیم الرضوان بھی مخابرۃ کیا کرتے تھے۔ یہاں بھی حدیث سیح کوامت کے ممل کی وجہ ہے ترک كرديا كيا-اصطلاح مين ات تَعَامُلِ فَاس كهاجا تاب-

وسوال سبب: راوی صحابی کاعمل مروی حدیث کے خلاف ہونا۔ بعض اوقات حدیث میچ کو یوں ترک کر دیا جاتا ہے کہ ایک صحابی نے ایک حدیث روایت کی اور حدیث بھی مفسر یعنی اس میں کسی قتم کا اجمال نہیں پھراسی روایت کرنے والے صحابی کاعمل اس حدیث کے خلاف ہے تو صحابی کے ممل کولیا جاتا ہے اور حدیث کوترک کردیتے ہیں۔ کیونکہ

حیات ظاہری کے زمانہ مبارکہ کے حالات کچھ اور تھے اور انہی حالات کی بنا پرعورتوں کو مجدوں میں آنے کی اجازت تھی ،اب وہ حالات باقی نہیں رہے لہذا اب عورتوں کومجد میں آنے کی اجازت نہیں۔

تیر ہوال سبب:عرف کی تبدیلی ۔ حدیث میں جو کچھ بیان کیا گیا وہ وہاں کے عرف واستعال کے اعتبار سے تھاوہ عرف دوسرے علاقے میں موجود نہیں یا اب ختم ہو گیا تو اليي حديث سحيح بربهم عمل نهين كياجاتا كددارومدار جب عرف برتفاادرعرف باقى نهيس رباتو عدیث کا حکم بھی باقی نہیں رہے گا۔ مدیث کا حکم بھی باقی نہیں رہے گا۔

چود موال سبب: دفع حرج \_ بھی حدیث کواس لئے بھی ترک کر دیاجا تاہے کہ اب اس پرهمل کرنے میں بہت زیادہ تنگی اور حرج واقع ہوتا ہے (جیسے بیشاب کی باریک چھینوں کی معافی وغیرہ )لہذااس کا لحاظ کرتے ہوئے حدیث کوٹرک کردیا جاتا ہے کیونکہ فرمانِ بارى تعالى ٢ ﴿ يُسِرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسُرَ ﴾ ترجم كنزالا يمان: الله تم يرآساني جا بتا إورتم بروشواري نبيل جا بتا - (سورة البقرة، سورت2، آيت 185) اورفرمايا ﴿ وَمَسا جَسعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّيُنِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ ترجم كنز الايمان: اورتم پردين ميں يحقي ندر كى - (سورة العج، سورت 22، آين 78) پندر موال سبب: سي حديث كا حكم وجوبانهيس بلكه سياسة مونا- بعض أوقات حدیث کواس لئے ترک کیا جاتا ہے اب اس حدیث پڑمل سے فتنہ وفساد پیدا ہوتا ہے جیسے حدیث مبارک میں غیرشادی شدہ زانی کے سزاسو (100) کوڑے اور ایک سال کے لئے جلاوطن کردینا ہے کیکن اس پڑمل کرنے میں یوں فتنہ ہے کہ وہ آ دمی دوسری جگہ جا کرزیادہ جرى ہوجائے گایاکسی اور گناہ كاار تكاب كرے گا چنانچ چھنرے عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ

صحابی کا اس حدیث کے خلاف عمل کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ صحابی کے نزدیک اس مدیث کالنخ ثابت ہے۔

گیار ہواں سبب: علتِ عمل کاختم ہوجانا۔ بعض اوقات حدیث سیح کواس کئے ترک کر دیا جا تا ہے کہ اس حدیث کا حکم کسی خاص علت کی وجہ سے تھا اور اب وہ علت ختم ہوگئ تو حدیث کا حکم بھی ختم ہوگیا جیسے قرآن یا ک میں زکو ہ کے سختقتین ہیں ان لوگوں کا بھی ذکر کیا گیا ہے جو کا فر ہوں اور انہیں زکو ۃ اس لئے دی جاتی ہے تا کہ ان کے دل اسلام کی طرف مائل ہوں یا دہ لوگ جونئے نئے مسلمان ہوئے ہیں انہیں اس لئے زکو ۃ دی جاتی ہے کہان کے ول اسلام پرجم جائیں ، پھراس مد کوصحابہ کرام علیہم الرضوان نے ترک کردیا که مسلمانوں کی جب کثرت ہوگئی تو اس امر کی ضرورت باقی ندر ہی۔ یونہی بعض اوقات و حدیث میں بھی ہوتا ہے کہ علت ختم ہوجانے کی وجہ سے حدیث برعمل نہیں کیاجا تا ہے۔

بارہواں سبب: حالات کی تبدیلی بعض اوقات اس کئے حدیث صحیح برعمل نہیں کیا جاتا کہ حدیث کا تھم حالات زمانہ کے اعتبار سے تھا اور اب وہ حالات باقی نہیں، بلکہ بدل گئے جیسے سرکار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ مبار کہ میں عورتیں مسجد میں نماز پڑھتی تھیں حتی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر مایا'' اللہ کی بندیوں کواللہ کی مجد دن سے نہ ر وکو۔''اس کے باوجود حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عورتوں کومسجد میں آنے سے منع فرمایا اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہانے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کی اس معاملے میں ان الفاظ سے تصدیق کی اگر نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم بھی عورتوں کی ان چیزوں کوملاحظہ فرمالیتے جوعورتوں نے نکالی ہیں تو سر کارصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی اس ہے منع فر ما دیتے ۔آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کامقصود بینھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے

نے ایک آ دمی کوجلا وطن کیا تو وہ کا فروں کے ملک جا کر مرتد ہوگیا۔اس پر حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عندنے افسوس كا ظهار فر ما يا اور آئنده تبھى پيرنز انددينے كا اراد ه كرليا \_

سولہوال سبب: حدیث میں مذکور فعل کا بسبب عادت، بیاری یا عارضے کے ہونا بعض دفعداس کئے حدیث کوٹرک کر دیا جا تا ہے کہ اس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا جو تعل مذکورے وہ کسی عارضے مثلا بیاری کی وجہ سے تھا یا بطور عادت کے تھا، امت پراے بطورسنت مقرر کرنامقصود نه ہونا جیسے نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم فجر کی سنتوں کے بعد لیٹ جاتے پھراُٹھ کرفرض کی نماز پڑھاتے یا بعض دفعہ جار رکعت والی نماؤ میں پہلی رکعت اور تیسری رکعت کے سجدول کے بعداً ٹھنے سے پہلے تھوڑی دیر بیٹھ جاتے پھر کھڑے ہوتے ، بیہ بیٹھنا بیاری کی وجہ سے تھا۔ لہذا جوام بطور عادت پاکسی عارضے کی وجہ سے کیااس حدیث پر بھی مل ہیں کیاجا تا ہے۔

ستر موال سبب: حديث مين فدكور فعل كى كوئى خاص حاجت يا سبب مونا بعض دفعداس کئے حدیث کوترک کردیا جاتا ہے کہ اس میں جس عمل کابیان ہے وہ عمل کسی خاص حاجت وسبب کی بناپر کیا گیا ہے۔ دائی طور براسے لا گوکر نامقصود نہیں جیسے بھی کھار نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم ظهر میں بعض آیتیں بلند آواز سے تلاوت فرماتے یا حضرت عمر رضی الله تعالی عند دعائے قنوت بلند آواز سے پڑھتے ۔ توبیلوگوں کو بتانے کے لئے تھا کہ ظہر میں بھی قراءت ہےاور دعائے قنوت اس موقع پر پڑھی جائے گی۔ بلند آواز سے پڑھنے کو بیان کرنا

ا شار ہوال سبب: حدیث کا مقصور محض اخبار ہونا۔ بعض دفعہ حدیث پر اس کئے عمل نہیں کیا جاتا کہ اس میں جو بیان ہوتا ہے وہ حکم شرعی بیان کرنے کے لئے نہیں ہوتا بلکہ

225 محض ایک خبر دینامقصود ہوتا ہے جیسے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا "عسلیك السلام تحية الموتى" بوقت ملاقات ابتداء سلام كمني والعاكماعليك السلام كمنامر دول كو سلام كہنا ہے۔اس حديث كابيم قصر نہيں كەمر دول كو يول سلام كروكدوه تو حديث ميں مذكور م كراس مين بهي "السلام عليكم يا اهل القبورِ"كماجا تام بلك "عليك السلام تسحية السموتسي" كمنه عصمقصرص بيبتانا تهاكه كفارمُر دول كوسلام كمنه كے لئے "عليك السلام"استعال كرتے بيں -اس حديث كاور بھى مفہوم بيان كئے كئے بيں-الغرض بدا ٹھارہ (18) وجو ہات بیان کی گئی ہیں جن کی وجہ سے جمہد حدیث سیجے کو ترک کردیتا ہے اس کے علاوہ بھی بہت می وجوہات ہوتی ہیں۔اس سے پنة چلا كه اصول حدیث کے اعتبار سے حدیث کے میچ ہوجانے سے بیضروری نہیں کہ وہ حدیث مجتهد کے

عمل کے لئے بھی سیج ہوجائے بلکہ اس کے لئے مزیدامور کی ضرورت ہوتی ہے۔حفرات صحابہ کرام علیہم الرضوان سے لے کر پچھلے مجتهدین تک کوئی امام مجتهد ایسانہیں گزراجس نے کسی نه کسی حدیث میں تاویل نه کی ہو پاکسی حدیث گومرجوح نه قرار دیا ہو پاکسی نه کسی وجہ سے حدیث پر عمل کورک نہ کیا ہو۔ (ماخوذاز، رسائل قادريه، صفحه 278 - ، مكتبه الهلسنت، فيصل آباد)

مجھی ایک مسئلہ میں دونوں طرح کی حدیثیں ہوتی ہیں اور ان میں تطبیق کردی جاتی ہے جیسے نماز میں ہاتھ ناف کے نیچ اور سینے پرر کھنے کے متعلق دونوں احادیث ہیں ان میں تطبیق دیتے ہوئے امام احدرضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: "اقول (میں کہتا موں) الله كى توفيق سے كەاس مسئله پرايك حديث جيدالا سناد پيش كرون اس كى تقريريۇن ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ہاتھ باند سے کی دوصور تیں مروی ہیں: ایک صورت

چھوڑ اجائے اور قیام میں تغظیما ناف کے نیچے ہاتھ باندھنا ہی معروف ہے۔

"پس درباره مردال روايت ابن ابي شبيه راحج تر آمد و درامرزنان شرع مطهر راکمال نظر برسترو حجاب است و لهذا فرمودند : حير صفوف الرجال اولها وشرها احرها و خيرصفوف النساء اخرها وشرها اولها م اخرجه السته الاالبخاري عن ابي هريرة والطبراني في الكبير عن ابي امامة وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهم وفرمودند صلاة المرأة في بيتها افضل من صلاتها في حجرتها وصلاتها في مخدعها افضل من صلاتها في بيتها " لہذامردوں کے بارے ابن ابی شیبہ کی روایت راجے ہے اور چونکہ خواتین کے معاملہ میں شرع مطہر کا مطالبہ کمال ستر حجاب ہے،اس لئے فقہاء نے فرمایا مردوں کی پہلی صف افضل اورة خرى غيرافضل اورخواتين كي آخرى صف افضل اور يبلي غيرافضل بيحديث صحاح ستدكى تمام كتابول ميں ہے سوائے بخارى كے حضرت ابو ہريرہ سے مردى ہے اور طبر انى نے المجم الكبيريين حضرت ابوامامداور حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهم سے روایت كياہے، يہمى فرمایا عورت کی نماز کمرے میں گھر کے صحن میں نماز پڑھنے سے افضل اور خاص چھوٹے كمرے ميں اس سے بھى افضل ہے۔۔۔۔ترمذى نے سندحس كے ساتھ حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنه سے روایت کیا که نبی اکرم صلى الله تعالى عليه وسلم في

زیرِ ناف کی ہے اور اس بارے میں متعدد احادیث وار دہیں سب سے اہم روایت وہ ہے جے ابو بکر بن ابی شیبہ نے اپنے مصقف میں ذکر کیا کہ میں وکیع نے موی بن عمیر سے علقمہ بن واکل بن حجرنے اپنے والد گرامی رضی الله تعالی عندے حدیث بیان کی ہے کہ میں نے دورانِ نماز نبی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم کو دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر ناف کے نیج باند سے دیکھا ہے۔ امام علامہ قاسم بن قطلو بغاحنی رحمہ الله تعالی اختیار شرح مخار کی احادیث کی تخ تج کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہاس کی سند جید اور تمام راوی ثقہ ہیں۔

"دوم بر سینه نهادن و دریس باب ابن خزیمه را حدیثے است درصحيح بحودش هم از وائل ابن حجر رضي الله عنه :قال صليت مع رسول الله صلى الله عليه و آله و سلم فوضع يده اليميني على يده اليسرے على صدره " دوسری صورت سینے پر ہاتھ باند سے کی ہے۔ اس بارے میں ابن فریمدانے سی میں حضرت واکل بن حجر رضی الله تعالی عند ہے ہی روایت لائیں ہے کہ میں نے نبی اکرم صلی الله تعالى عليه وسلم كى معيت ميس نماز برا صفى كاشرف بإيا تو آپ نے ابنا دايا ل ہاتھ بائيں بر ركاكرسيني رباته باندهي

"وازانحاكه تاريخ مجهول است وهر دور روايت ثابت و مقبول ناجار کار بتر حیح افتاد چوں نیك نگریم مبنائے ایں امر بلکہ تمام افعال صلاة بر تعظيم است و معهود و معلوم عندالتعظيم دست زير ناف بستن است، ولهذا امام محقق على الاطلاق در فتح فرمايد :فيحال على المعهود من وضعها حال قصد التعظيم في القيام والمعهود في الشاهد منه تحت السهره" چونکهاس کی تعریف کاعلم نہیں کہ کون می روایت پہلے کی ہےاور کون می بعد کی اور

(المدخل لابن الحاج ،جلد1،صفحه122، دارالكتاب العربي، بيروت)

امام ابن حجر مكى شافعي رحمة الله عليه كمّاب الخيرات الحسان مين فرمات بين امام محدثين سليمان أعمش رضى الله تعالى عنه تابعي جليل القدر سے كدا جلدائمه تابعين وشاكر دان حضرت سیدنا انس رضی الله عندسے ہیں کی نے پچھ مسائل پو چھے، اس وقت ہمارے امام اعظم سیدنا ابوحنیفه رضی الله تعالی عنه بھی حاضر مجلس تھے، امام اعمش رضی الله تعالی عنه نے وہ ماكل جارك امام سے يو چھے۔ امام نے فوراً جواب دیا۔ امام اعمش نے كہايہ جواب آپ نے کہاں سے پیدا کیے؟ فرمایا اُن حدیثوں سے جومیں نے خود آپ ہی سے تی ہیں اور وہ حديثين مع سند روايت فرمادير امام اعمش رضى الله تعالى عنه في كها"حسبك ماحدثتك به في مائة يوم تحدثني به في ساعة واحدة ماعلمت انَّك تعمل بهذه الاحاديث يا معشر الفقهاء انتم الاطباء ونحن الصيادلة وانت ايهاالرجل احدت بكلاالطرفين" ترجمه بس يحيج جوحديثين مين في سودن مين آپ كوسائين آپ گھڑی بھر میں مجھے سنائے دیتے ہیں۔ مجھے معلوم نہ تھا کہ آپ ان حدیثوں میں یوں عمل كردية بين -ائفقه والواتم طبيب ہواورمحدث لوگ عطار بين، يعنى دوائيں پاس ہیں مگران کا طریق استعال تم مجتهدین جانتے ہو۔اوراے ابوحنیفہ!تم نے تو فقہ وحدیث

(الخيرات الحسان الفصل الثلاثون اصفحه 144 اليج ايم سعيد كمپني اكراچي) خود حضور پُرنورصلى الله تعالى عليه وسلم فرماتي بين "نيضر الله عبداً سمع مقالتي فحفظها ووعاها واداها فربّ حامل فقه غير فقيه وربّ حامل فقه الى من هوافقه منه " ترجمه:الله تعالی اس بندے کوسر سنر کرے جس نے میری حدیث س کریا دی

فرمایا: عورت تمام کی تمام قابل ستر و جاب ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کے عورتوں کے حق میں سینے پر ہاتھ باندھنا،زیرناف باندھنے سے زیادہ حجاب اور حیا کی صورت میں ہے۔ اورخواتین کانعظیم کرناستر وجاب کی صورت میں ہے کیونکہ تعظیم اوب کے بغیر اور اوب حیا كے بغير حاصل نہيں موتا لبذا خواتين كے حق ميں حديث ابن خزير زياده رائح ثابت موئي اور ثابت ہوگیا کہ دونوں مسائل میں ایس صدیث موجود ہے جس کی سند جید ہے اور ماہر علماءِ حدیث نے دونوں مقامات پرحدیث وترجیج پر ہی عمل فر مایا ہے رحمة الله علیم اجمعین ۔ " (فتاوى رضويه،جلد6،صفحه44مد،رضافائونڈیشن،لامور)

اس کلام سے واضح ہوا کہ قرآن وحدیث سے استدلال کرناعام آدی کے بس کی بات نہیں ۔امام اجل سفین بن عیمینہ کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ وا مام احمد رحمۃ اللہ علیہ کے استاداورامام بخاري وه امام مسلم كےاستاذ الاستاذ اوراجلہ ائمَه محدثین وفقهائے مجتهدین وتبع تابعین سے ہیں رحمة الله تعالى عليهم اجمعين ارشاد فرماتے ہیں"الحديث مضلة الآ للفقهاء "رجمه: حديث تخت مراه كرنے والى عمر ججتدول كو-

(المدخل لابن الحاج ،فصل في ذكر النعوت ،جلد1،صفحه122،دارالكتاب العربي ،بيروت ) علامه ابن الحاج مكى رحمة الله عليه مدخل مين فرمات بين "يسويد الاغير هم قىدىحىمىل الشمىء على ظاهره ولد تاويل من حديث غيره او دليل يخفي عليه اومتروك اوجب تركه غيرشيء مما لايقوم به الامن ستبحرو تفقه" ترجمه: المام سفیان کی مرادیہ ہے کہ غیر مجتد بھی ظاہر حدیث سے جومعنے سمجھ میں آتے ہیں اُن پر جم جاتا ہی حالانکہ دوسری حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ یہاں مراد کچھاور ہے۔، یا وہاں کوئی اور دلیل ہے جس پراس مخض کواطلاع نہیں، یا متعدداسباب ایسے ہیں۔جن کی وجہ سے اس پر عمل نه کیا جائے گا۔ان باتوں پر قدرت نہیں یا تا مگروہ جوعلم کا دریا بنااور منصبِ اجتها د تک

اوراسے دل میں جگددی، اور ٹھیکٹھیک اوروں کو پہنچادی کہ بہتر یوں کو حدیث یا دہوتی ہے مگراس کے فہم وفقہ کی لیافت نہیں رکھتے۔اور بہتیرےاگر چہلیافت رکھتے ہیں۔دوسرے ان سے زیادہ فہیم وفقیہ ہوتے ہیں۔

(ماخوز از فتاوى رضويه،جلد27،صفحه72،رضافائونڈيشن،الإسور) امام اعمش سے بھی بدجہا اجل واعظم ان کے استاذ امام عامر بن شراحیل معمی رحمة الله عليه بين جنهول في يائج سوسحابه كرام رضى الله تعالى عنهم كو پايا- حديث مين ان كا پافیا تنا بلند تھا کہ خود فرماتے ہیں کہ بیس سال گزررہے ہیں کسی محدث سے کوئی حدیث میرے کان تک الیی نہیں کینچی جس کاعلم مجھے اس سے زیادہ ہو۔ مگر اس جلالتِ شان اور عظمتِ مقام كي باوجود فرمات بين"انا لسنا بالفقهاء ولكنا سمعنا الحديث

فرويناه للفقهاء من اذا علم عمل" ترجمه: بمماوك فقيه ومجتريس بميل مطالب حديث

کی کامل سمجھنہیں ہم نے تو حدیثیں س کرفقیہوں کے آگے روایت کر دی ہیں جوان پرمطلع

موكركاروائيال كريس ك- (تذكرة الحفاظ، جلد1، صفحه 66، دار الكتب العلمية، بيروت)

البذا ائمہ مجتبدین رحمیم اللہ کے دامن کو چھوڑ کران کے شاگردوں کے شاگردگی روایت کرده حدیث پر بغیرسوچ منجی عمل کرنا درست نہیں ۔امام احدرضا خان علیه رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: ''ائمہ مجتمدین کا اجتہاد نہ ما ننااور بخاری ومسلم کی تصحیح یا نسائی و دارقطنی کی تعدیل وتخ تح پراعماد کرناظلم شدید وجهل بعید ہے، کون ی آیت یا حدیث میں آیا ہے کہ بخاری جس حدیث کوچیج کہدریں اے مانواور جھے ضعیف کہدریں اے نہ مانو یا پنجی وشعبہ جهے تقد كهددي اسے معتمد جانوا ورضعيف كهددين توضعيف جانو-"

(فتاوى رضويه،جلد8،صفحه450،رضافائونڈیشن،لامور)

لبذا مرحديث يربغيرعلاء كى رہنمائى كے عمل درست نہيں موتا عصر حاضر ميں

بدندہی عام ہونے کی وجہ یہی ہے کہ بدند ہب اینے مسلک کی تائید میں جونی بھی جیسی بھی حدیث ملے لے لیتے ہیں اورعوام کو گراہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں جیسے جوآیات و احادیث بتوں کے بارے میں ہول گےان کواولیاء کے مزارات پرمنطبق کردیتے ہیں۔ احادیث میں قرآن آیات وغیرہ کے تعوید کی صراحت کے ساتھ اجازت ہے ، بعض احادیث میں شرکیة تعویذ ہے منع کیا گیا ہے۔اب بدند ہب شرکیة تعویذ والی احادیث سے تعویذات کوشرک ثابت کردیتے ہیں۔

مسلمانوں فوجاہے کہ احادیث کی کتابیں پڑھیں لیکن اس کے ساتھ سی علماء کی تشريحات بھي پڙهيس تا كەحدىث كى تيج سجھ آجائے۔ بينه كيا جائے كه خود قر آن وحديث سے مسائل حل کرنا شروع کردیں کے بیہ بہت مشکل کام ہے۔ایک مسئلہ میں قرآن، حدیث، اجماع، قیاس اور دیگر مآخذ و اصول کو مدِنظر رکھنا پڑتا ہے اس کی ایک مثال ایلا ہے۔ایلا کے معنی میر ہیں کہ شوہر نے بیشم کھائی کہ عورت سے قربت نہ کر یگا۔ قرآن یاک الس كاذكر ع ﴿ لُلَّذِينَ يُولُونَ مِن نَّسَآئِهِمُ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشُهُو فَإِنْ فَآؤُوا اللّ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِينٌم ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اوروه جوتتم كها بيضة بين اپي عورتول كے پاس جانے کی انہیں چار مہینے کی مہلت ہے، پس اگر اس مدت میں پھر آئے تو اللہ بخشنے والا مهر بان -- (سورة البقرة ،سورت 2، آیت 226)

اب اگر چارمہینے کے اندر رجوع نہ کیا تو کون م طلاق پڑے گی طلاق رجعی پڑے گی یا بائنہ؟ حیار ماہ بعد خود بخو د پڑھ جائے گی یا شوہر دے گا جیسا کہ آگلی آیت میں ب ﴿ وَإِن عَزَمُوا الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ترجم كنزالا يمان: اورا كرچيور دینے کا ارادہ پکا کرلیا تو اللہ سنتا جانتا ہے۔ (سورة البقرة ،سورت2، آيت 227)

233 کی کوشش کرنے پراحادیث میں اس پروعیدوارد ہیں۔صحابہ کرام بھی اس بات کو بُراجانتے تھے کہ کوئی اپنی بغیر علم محض اپنی عقل سے قرآن سے مسائل استنباط کرے چنانچے امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عنہ کے دور میں ایک آزادعورت نے خود ہی قرآن سے بیہ مسلدنکال لیا کہ جس طرح مردکوانی باندی سے جماع کرنے کی اجازت ہے ایسے ہی عورت کواپ غلام سے جماع کروانے کی اجازت ہے۔اس نے اپ غلام سے جماع كروايا اور حامله ہوگئى۔ جب بيہ بات حضرت عمر فاروق كو پینچى تو آپ نے اس سے پوچھا تو اس نے کہا میں مجھی کہ جس طرح مرد کے لئے حلال ہے میرے لئے بھی حلال ہے۔اس بات پر صحابہ نے تعجب کیا کہ اس عورت نے قرآن پاک کی غلط تاویل کی ہے۔ بیروا قعد تغییر روح المعاني مين ب" وعن قتادة قال: تسرت امرأة غلاما فِذكرت لعمر رضي الله تعالىٰ عنه فسالها ما حملك على هذا ؟ فقالت : كنت ارى انه يحل لى ما يحل للرجال من ملك اليمين ، فاستشار عمر فيها اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا: تاولت كتاب الله تعالىٰ على غير تاويله" مفهوم اوپركرركيا-

(روح المعاني ،جلد 18 ،صفحه 6،دار إحياء التراث العربي ،بيروت) حدیث پاک میں ایسے لوگوں کی پیشین گوئی کی گئی جو کم علم والے اپنے گمان میں قرآن وحدیث سے سند بکڑیں گے چنانچہ بخاری شریف کی حدیث پاک حضرت علی رضی اللَّد تعالى عنه ہے مروى ہے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا "يأتبي فن أحرالزمان قوم جدثاء الاسنان سفهاء الاحلام يقولون من حير قول البرية يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية لايجاوز ايمانهم حناجرهم"ترجمه: آخر زمانہ میں کچھلوگ حدیث الن سفیہ العقل آئیں گے کہا ہے زعم میں قرآن یا حدیث سے

اس آیت سے بظاہر لگتا ہے کہ بعد میں طلاق کا اگر ارادہ کرے گا تب طلاق ہو گ۔احناف کے نزدیک حار ماہ گزرے پر طلاق خود بخو دہوجائے گی اس کئے کہ شریعت نے ایلاء کوطلاق مؤجل کیا ہے اور طلاق مؤجل وقت پورا ہونے پرخود بخو دواقع ہو جاتی ہے۔اس آیت سے حیار ماہ کے بعد طلاق دینے یا نہ دینے کا اختیار ثابت نہیں ہوتا بلکہ اس سے مرادمت کے اندر رجوع کا اختیار ہے جیسا کہ طلاق کے متعلق قرآن پاک الله عَ ﴿ وَإِذَا طَلَّقُتُمُ النَّسَاء فَبَلَغُنَ أَجَلَهُ نَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ أَوْ سَرِّ حُوْهُنَّ بِمَعُرُوف ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اور جبتم عورتول كوطلاق دواوران كي ميعاد آ گگے تو اس وقت تک یا بھلائی کے ساتھ روک لو پائلوئی (اچھے سلوک) کے ساتھ چھوڑ . دو۔اس آیت میں بھی عدت کے اندررجوع کرنے کا اختیار ہے جو کہ ہرکوئی جانتا ہے۔

دوسرا ایلا سے طلاق بائنہ ہوگی چنانچہ حضرت عثان عبد الله بن مسعود، ابن عباس ، زيد بن ثابت رضى الله تعالى عنهم سے روايت ہے وه فرماتے بين "اذا مصت اربعة اشهر فهي تطليقة بائنة" ترجمه:جب جارماه گزرجا كين توطلاق بائند (خود بخود)واقع مو

(البدائع الصنائع، كتاب الطلاق،فصل في حكم الايلاء،جلد3،صفحه279،مكتبه رشديه، كونفه) بیملاء نے امت پراحسان کیا کہ انہوں نے ہمارے لئے قرآن وحدیث پر علنے کے لئے راہیں ہموار کردیں ورنہ لوگ قرآن وحدیث پر چلنے کی بجائے اپنے گمان میں اس کے مخالف چل رہے ہوتے ۔ آیات و احادیث اور اسلاف سے یہی ثابت ہے کہ جن مسائل کا ذکر قرآن وحدیث سے نہ ملے تو علماء کی طرف رجوع کیا جائے جو قرآن وحدیث کی روشنی میں مسائل کا استنباط کرتے ہیں۔عام آ دمی کاخود ہی اپنی عقل سے مسائل نکا لئے

صحابہ سے بھی تفییر نہ ملے تو کثیرائمہ تابعین کے اقول کی طرف رجوع کیا جائے۔

(تفسير القرآن العظيم،جلد1،صفحه13 ،دار طيبة للنشر والتوزيع،رياض)

شریعت اس علائے کرام کا بلند درجہ صرف اسلے نہیں کہ انہوں نے دین کاعلم عاصل کرایا اب سیجے طور پرخودعبادت کرسکیں گے بلکہ اس کئے ہے بیددوسروں کی رہنمائی كرتے ہيں \_رسول كريم صلى الله عليه وآله وسلم في ارشا وفر مايا "افسرب السناس من درجة النبوـة اهل ألعلم والجهاد واما اهل العلم فدلُّوا الناس على ماجاء ت به الرسل واما اهل الجهاد فحاهدو ا باسيافهم على ماجاء ت به الرسل" ترجمه: لوكول ميل ہے درجہ نبوت کے زیادہ قریب علماء اور مجاہدین ۔علماء رسولوں کی لائی ہوئی تعلیمات کی طرف لوگوں کی رہنمائی کرتے ہیں جب کہ مجاہدین رسولوں کی لائی ہوئی شریعت (کے تحفظ ) کے لئے اپنی تلواروں سے جہاد کرتے ہیں۔

(كنز العمال، كتاب الجهاد، الباب الأول في الترغيب فيه، جلد 4، صفحه 524، سؤسسة الرسالة

علم الله عز وجل كى طرف سے رسولوں عليهم السلام كوعطا كيا جاتا ہے، رسولوں سے علماءتك اورعلماء يولوكون تك ينتيام تفيركيرين ب" فبحور العلم عند الله تعالى ، فأعطى الرسل منها أوذية ، ثم أعطت الرسل من أوديتهم أنهاراً إلى العلماء ، ثم أعطت العلماء إلى العامة جداول صغاراً "ترجمه علم كاسمندرالله عزوجل کی طرف سے رسولوں کوعطا کیا جاتا ہے پھریملم بذریعہدریا علماءکوعطا کیا جاتا ہے پھرعلماء سے میلم چھوٹی ندیوں سے ہوتا ہواعوام تک پہنچا ہے۔

(تفسير كبير، جلد1،صفحه250،كتبه علوم اسلاميه،الاسور)

قرآن کوعالم جابل سے زیادہ جانتا ہے اس لئے جابل قرآن سجھنے کے لئے عالم کا

سند پکڑیں گےوہ اسلام سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیرنشانہ سے نکل جاتا ہے ایمان ان کے گلول سے نیچے ندائرے گا۔

( صحيح البخاري ، كتاب فضائل القرآن، باب من رايا يقرأة القرآن ، جلد 4، صفحه 1927 ، دار ابن

تفيرابن كثيريس ب"إن أصب السطرق في ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن، فما أحمل في مكان فإنه قد بسط في موضع آحر، فإن أعياك فعليك بالسنة؛ فإنها شارحة للقرآن وموضحة له، وحينئذ إذا لم نجد التفسير في القرآن ولا في السنة رجعنا في ذلك إلى أقوال الصحابة؛ فإنهم أدري بذلك لما شاهدوا من القرائن والأحوال التي اختصوا بها، ولما لهم من الفهم التام والعلم الصحيح والعمل الصالح، لاسيما علماء هم وكبراء هم كالأثمة الأربعة الحلفاء الراشدين، والأثمة المهتدين المهديين، وعبد الله بن مسعود -رضي الله عنهم أجمعين-وإذا لم تحد التفسير في القرآن ولا في السنة ولا وحدته عن الصحابة فقد رجع كثير من الأئمة في ذلك إلى أقوال التابعين" ترجمه:سب ي بہتر قرآن کی تفسیر کرنے کا انداز وہ ہے جس میں قرآن کی تفسیر قرآن ہے کی ہو جہاں کوئی اجمالی طور پرذکر ہووہاں وہ کلام نقل کیا جائے جودوسری جگہ تفصیل ہے ہے۔اگر قرآن کی مسی آیت کی تفسیر قرآن سے نہ ہورہی ہوتو سنت سے کی جائے کیونکہ سنت قرآن کی شارح ہے۔اگر کوئی تفییر قرآن وسنت سے نہ ملے تو اقوال صحابہ کرا میلیہم الرضوان کی طرف رجوع کیا جائے کیونکہ انہوں نے قرآن کے نزول کو دیکھا اور جانا اور کیونکہ انہوں نے قرآن کا كامل فهم اورتيج علم بإيااورهمل صالح كياخصوصا جيدصحابه كرام جيسے ائمدار بعه خلفاء الراشدين ادرائمه مهتدين ومهديين اورعبدالله بن مسعود رضي الله تعالى عنهم \_اورا گرقر آن وسنت اور

شكل كام ہے۔ اگريمي بات وہ كسى عالم دين سے بوچھ لے تواسكا مسلم كل ہوجائے گااور عمومااييا بى موتا ب بلكة قرآن ياك نے بھى يہي تعليم دى ہے ﴿ فَاسْأَلُوا أَهُلَ اللَّهُ كُو إِن كُنتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: تواكولو إعلم والول سے بوچھوا كرتمهيں علم النخل ،سورت16، آیت 43)

مرقاة المفاتي مي ج"واجب على كل من لم يفهم معنى آية أو حديث أو جمع بينهما أو غير ذلك من المسائل أن يسأل واحدا من العلماء كما قال نعالى فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون " رجمه: براس يرجوآيت يا صديث كا معنی نہ سمجھے یا آیت وحدیث کو جمع نہ کرسکے یا کسی شرعی مسئلہ کونہ جانتا ہوتو اہل علم میں سے کی عالم سے بوچھنااس پرواجب ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا تو اے لوگو اعلم والوں سے پوچھوا گر تمہیں علم نہیں۔

(مرقاة المفاتيح، كتاب المناقب، باب جامع المناقب، جلد11، صفحه 369، مكتبه رشيديه، كوئثه) جوحدیث اعتراض کے طور پر پیش کی گئی بیعلاء کی طرف رجوع کے منافی نہیں كونكه دوسرى احاديث وآيات علاء كى طرف رجوع واطاعت كرنے كى ترغيب دى گئ م چنانچ الله تعالى قرآن مجيد مين ارشا وفرماتا م ﴿ وَإِذَا جَاءَ هُمُ أَمُرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْنَحَوُّفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوُ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُوُلِ وَإِلَى أُوْلِى الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوُلا فَصُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاتَّبَعْتُمُ الشَّيُطَانَ إِلَّا فَلِيُلا ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اورجب ان كے پاس كوئى بات اطمينان يا دركى آتى ہاس كا لرجي كربيضة بين اورا گراس مين رسول اورائي ذي اختيار لوگون كي طرف رجوع لاتے تو ضروراُن ہےاُس کی حقیقت جان لیتے میچو بعد میں کاوش کرتے ہیں اورا گرتم پراللہ کافضل

محاج بنانچام طَرى رحمة السُّعليد فرمايا"قال ابن عباس التفسيرُ على أربعة أوجه :وجـةٌ تـعـرفه العربُ من كلامها، وتفسير لا يُعذر أحدٌ بحهالته، وتفسير يعلمه العلماء، وتفسير لا يعلمه إلا الله تعالى ذكره\_\_ عن عبد الله بن عباس أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال أنـزل القرآن على أربعة أحرفٍ حلالً وحرامٌ لا يُعذَر أحدٌ بالجهالة به، وتفسيرٌ تفسِّره العرب، وتفسيرٌ تفسِّره العلماء ، ومتشابة لا يعلمه إلا الله تعالى ذكره، ومن ادَّعي علمه سوى الله تعالى ذكره فهو كاذب" ترجمه: حفزت ابن عباس رضي الله تعالى عنهائ فرمايا كتفيير كي حيارا قسام ہیں: پہلی ہیہے کہ اہل عرب اس کلام کوجائے ہوں، دوسری پیر کہ جس میں جہالت عذر نہ ہو (بعنی ہرکوئی سمجھ سکتا ہو)، تیسری ہیر کہ جسے علماء جانتے ہوں اور چوتھی و ہفیبر جسے اللہ عز وجل کے سواکوئی نہ جانتا ہو۔۔حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے قرآن جار تفاسير برنازل ہوا: حلال وحرام ، جس ميں جہالت عذر نه ہواورتفسير جس كي وضاحت اہل عرب کریں اور تفییر جس کی وضاحت علماء کریں اور متثابہ جے اللہ عز وجل کے سوا کوئی نہیں جانتااور جواس کے علم کا دعویٰ کرے وہ جھوٹا ہے۔

(جامع البيان في تأويل القرآن، جلد1، صفيحه 76، 75 مؤسسة الرسالة، بيروت) حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنهما کے اس فرمان سے واضح ہوا کہ اگر کوئی جابل قرآن پاک کو پڑھے تو اسے تو حید، واقعات، حلال وحرام کا سرسری ساعلم ہو جائے گاباتی مسائل میں وہ علماء کامختاج ہوگا۔ اگر کسی عام آدمی کوکوئی مسئلہ در پیش آجائے اوروہ قِر آن وحدیث سے اس کاحل ڈھونڈ نا جا ہے تو اس کے لئے ضروری ہے قر آنی آیات کے شانِ نز وَلَءَاحاديث، عربي لغت، ناسخ منسوخ وغيره سب علوم پر دسترس موجو كه انتها كي

اوراس کی رحمت نہ ہوتی تو ضرورتم شیطان کے پیچھے لگ جاتے مگر تھوڑے۔

(سورة النساء، سورت 4، آيت 83)

اس آیت میں اولوالامر سے مراد کون ہیں دیگرمفسرین کی طرح امام المفسرین ا ما مخخر الدین رازی علیہ الرحمۃ نے اس بارے میں چندا قوال نقل کیے ہیں جن میں ہے دو قول قوى يي (1) اس سے حكام مراديس (2) اس سے علماء مراديس "الذين يفتون في الأحكام الشرعية ويعلمون الناس دينهم "علاء جواحكام شرعيه مين فتوى دية اور لوگوں كودين كھاتے ہيں۔ پھرآ كفرماتے ہيں "أنه لا نزاع أن جماعة من الصحابة والتابعين حملوا قوله ﴿ وَأُولِي الامر مِنْكُمْ ﴾ على العلماء" ترجمه: اس بيل كولَى اختلاف نہیں صحابہ و تابعین رضی اللہ تعالی عنہم کی ایک جماعت اولی الا مرے مرادعلائے كرام هراتي ب-اورفرمات بي "والعلماء في الحقيقة أمراء الأمراء "علمائ كرام هیقةً بادشاہوں کے بھی بادشاہ ہیں۔

(تفسير كبير، جلد4، صفحه 113، مكتبه علوم اسلاميه ، الاسور)

احادیث اس بات کی دلیل ہیں کی لوگوں کی رہنمائی کا علاء کے ساتھ خاص تعلق ہے۔لوگ دین کےمعاملہ میں علماء کے تاج ہیں بلکہ حدیث پاک میں ہے کہ علماء کی طرف حاجت توجنت میں بھی ہوگی چنانچے حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ تعالی عنها ہے مروی ہے رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرمات بين"ان اهل الجنة يحتاجون الى العلماء في الحنة وذلك انهم يزورون الله تعالى في كل جمعة فيقول لهم تمنوا على ماشئتم فيلتفتون الى العلماء فيقولون ماذا نتمنى فيقولون تمنوا عليه كذا وكذا فهم يحتاجون اليهم في الحنة كمايحتاجون اليهم في الدنيا" ترجمه: بشك الل جنت، جنت میں علماء کے محتاج ہوں گے یوں کہ ہر جمعہ کو انہیں اللہ تعالیٰ کا دیدار نصیب

ہوگا، مولیٰ سبحانہ وتعالیٰ فرمائے گا جو جی میں آئے مجھ سے مانگو (اب جنت سے مکان میں جا كركون سى حاجت باتى ہے بچھ مجھ ميں نہ آئے گا كه كيا مانكيں ) لوگ علما كى طرف منه کر کے کہیں گے ہم کیاتمنا کریں، وہ فرمائیں گےایئے رب سے بیمانگو، تولوگ جنت میں بھی علما کھتاج ہوں گے جیسے دنیا میں علماء کھتاج ہوتے ہیں۔

(الجامع الصغير بحواله ابن عساكر حديث ،جلد1،صفحه637،مكتبة الإمام الشافعي الرياض) ان تمام دلائل سے بیٹا بت ہوا کہ قر آن وحدیث کو ہرایک کاسمجھنا اس پر سیجے چلنا اس سے مسائل استباط کرناناممکن ہے ۔اس کئے راہ وہی حق ہے جس پرمفسرین، محدثین ،فقہاء چلے کہ اپنے اپنے امام کی پیروی کی جائے اور در پیش مسائل میں علاء کی طرف رجوع کیا جائے۔آخر میں ساری بحث کا خلاصہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ كال فرمان ع بوتا ب "اذا و حداحد كم كتابا فيه علم لم يسمعه عن عالم فليدع بانا ء وما ء فليقعه فيه حتى يختلط سواده في بياضه "يعني جبتم ميل كوئي ایک کتاب یائے جس میں علم کی بات ہے اور اسے کسی عالم سے نہ سنا تو برتن میں پانی منگا کر وہ کتاب اس میں ڈبودے کہ ساہی سپیدی سب ایک ہوجائے۔

(الفتاوي الحديثيه لابن خجر المهيتمي، جلد1، صفحه نمبر 64، دارالفكر ببيروت) اب جن لوگول تقليد كا دامن جهور ااورخود قرآن وحديث سے استدلال كيا ان

امام احدرضا خان عليه رحمة الرحل فآؤى رضويه ميس غير مقلد فقه بيش كرت ہیں: "پانی کتناہی کم ہونجاست بڑنے سے ناپاک نہیں ہوتا جب تک رنگ یابویامزہ نہ بدلے۔نواب صدیق حسن خال بہادر شوہر ریاست بھو پال نے طریقہ محدیہ ترجمہ در رہیہ مصنفہ قاضی شوکانی ظاہری المذہب مطبوعہ مطبع فاروقی دہلی کے صفحہ 6 و7 پراس کی تصریح

241 تواب صاحب اب صاحبزادہ کے نام سے نہج المقبول من شرائع الرسول مطبوعہ مجو پال کے صفحہ 20 پرفر ماتے ہیں"شستن منی ازبرائے استبقدار بودہ است نه بنابرنجاست وبرنجاست خمر وديگرمسكرات دليلي كه صالح تمسك باشد موجودنيست واصل درهمه چيز هاطهارت ست و درنجاست لحم خوك حلاف ست و دم مسفوح حرام ست نه نحس " ترجمه منی کونفرت ونظافت کی وجه سے دھونا ضروری ہے نہ کہ نایا ک ہونے کی وجہ سے، شراب اور دیگرنشہ آوراشیا کے نایاک ہونے پرکوئی دلیل صالح نہیں جس سے استدلال کیا جاسے اور تمام اشیاء میں اصلاً طہارت ے۔خزرے گوشت کے جس ہونے میں اختلاف ہے دم مسفوح حرام ہے مگر بھی نہیں۔ ای فتح المغیث کے صفحہ 6 پرہے: کافی ہے مسح کرنا پگڑی پر لینی وضو میں سركائس نه يجئ بكرى ير ہاتھ چير ليجئے وضو ہو گيا اگر چةر آن عظيم فرمايا ﴿وَاهْسَـحُـوُا بِرُوُسِكُم ﴾ (ایخ سرول كأسح كرو)

مولوی محدسعیدشا گردمولوی نذیر حسین مدایت قلوب قاسیه کے صفحہ 36 میں لکھتے ہیں جواپنی بیوی ہے جماع کر ہے اور انزال نہ ہوتو اس کی نماز بغیر عسل کے درست ہے۔ فقاوی ابراہیمیہ مصنفہ مولوی ابراجیم غیرمقلدمطبوعہ دھرم پرکاش الدآباد کے صفحد 2 میں ہے: وضومیں بجائے یا وَل دھونے کے سے فرض ہے۔

(فتاوى رضويه،جلد6،صفحه690 - ،رضافاتونڈيشن،لامور)

ای طرح اور بھی غیر مقلد فقہ میں بے شار مسائل ایسے ہوتے ہیں جو صریح احادیث کےخلاف ہوتے ہیں۔لہذامسلمانوں پرلازم ہے کودہ اس گروہ کی پیروی کرے جوصد بول سے چلاآر ہاہے۔قرآن وحدیث کو پڑھیں،اس پڑمل کریں لیکن مسائل خوداخذ

کی، اس کتاب پرمولوی نذیر حسین صاحب نے مہر کی اور لکھااس پرموحدین بے دھڑک عمل كرين، اور ديباہے ميں خو دنواب مترجم لكھتے ہيں بتبع سنت اس پرآئكھ بندكر كے ممل كرے اورا بنی اولا داور بيبيوں كو پڑھائے۔اور يہي مضمون فتح المغيث مطبع صديقي لا ہور كے صفحہ 5 ميں ہے۔ يہ وہى كتاب طريقه محديد ہے جس كانام بدل كرنواب بھويال نے دوباره وسه باره بهويال اور لا بوريين چهوايا-اس مسكے كامطلب بيهوا كه كنوال تو برى چيز ہے اگر پاؤ بھر پانی میں دوتین ماشے اپنایا کتے کا پیشاب ڈال دیجئے یاک رہے گا مزے

ای فتح المغیث کے صفحہ 5 اور طریقہ محدید کے صفحہ 7میں ہے: نجاست کوہ اور مُوت (پیشاب) ہے آ دی کامطلق مگر موت لڑ کے شیر خوار کا اور لعاب ہے کتے کا اور لینڈ بھی اورخون بھی حیض ونفاس کااور گوشت ہے سؤ رکا اور جواس کے سواہے اس میں اختلاف ہے اور اصل اشیاء میں یا کی ہے اور نہیں جاتی یا کی مگر نقل صحیح سے کہ جس کے معارض کوئی دوسری نقل نہ ہو۔

ہے وضو کیجئے ، نماز پڑھئے کچھ مضا کھٹنہیں۔

يهال صاف صاف نجاست كوان سات چيزول مين حصر كرديا باقى تمام اشياءكو اصل طہارت پر جاری کیا جب تک نقل سیح غیر معارض دارد نہ ہو۔ میں کہتا ہوں اب مثلاً اگر کوئی غیرمقلد مرغی کے گوہ یا سوئر کے موت یا کتے کی منی ہے اپنے چہرہ وریش بُرُ وت (موتچیں) وجامہ پرعطروگلاب افشانی فرما کرنماز پڑھ لے پایہ چیزیں کیسی ہی کثرت ہے یانی میں ال جائیں اگر چہرنگ ومزہ و بوکو بدل دیں اور غیرمقلدصا حب اس ہے وضوکریں اصلاً حرج نہیں کہ آخر جامہ بدن برکوئی نجاست نہیں، نہ پانی کے اوصاف سی بجس نے بد کے پھر کیامضا نقدہے سب مباح ورواہے۔۔۔ (جامع ترمذي، كتاب الطب، جلد4، صفحه 410، دار إحياء التراث العربي ، بيروت) مفتی احمد یار خان تعیمی رحمة الله علیه اس حدیث پاک کی شرح میں فرماتے ہیں:'' پیخطاب اہلِ عرب کو ہے جنہیں اکثر صفراوی بخارا تے تھے جس میں عنسل مفید ہوتا ہے ہم لوگ اس پر بغیر حاذ ق حکیم کے مشورے کے عمل نہ کریں، کیونکہ ہمیں اکثر وہ بخار ہوتے ہیں جن میں عسل نقصان وہ ہے اس سے نمونیہ کا خطرہ ہوتا ہے ہاں بھی ہم کو بھی بخار میں عسل مفید ہوتا ہے۔ حتی کہ ڈاکٹر مریض کے سر پر برف بندھواتے ہیں۔ صفرادی بخاری کے لیے بیمل اکسیرہے جس پر بھی حکیم عمل کرتے ہیں مگر بیمل تیز گرمی میں صفراوی بخار میں طبیب کی رائے سے کیا جائے۔ مرقات نے فرمایا کہ ایک شخص نے ترجمہ حدیث و مکھ کر ا پنے پراسے آ زمایا نمونیہ ہو گیا بمشکل بچا تو وہ حدیث کا ہی منکر ہو گیا حالانکہ اس کی اپنی جهالت تقى " (مراة المناجيح، جلد2، صفحه 429، نعيمي كتب خانه، گجرات)

اعتراض: فقهی کتب قرآن وحدیث ہی پرمبنی نہیں اس میں فقہاء کی اپنی اپنی آراء ہیں حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے دور میں کوئی فقہی کتب نتھیں۔

جواب فقهی کتب میں موجود مسائل خود ساختہ نہیں جن کا ذکر قرآن وحدیث میں صراحت کے ساتھ ہے وہ مسائل بھی ہیں اور جن مسائل کا ذکر صراحت کے ساتھ قرآن وحدیث میں مذکور نہیں ان مسائل کوقر آن وحدیث سے استباط کیا گیا ہے۔اسے ہی فقہ كمت بين چنانچالموسوعة الفقهيد مين ب "إن الفقه الإسلامي وإن كان مجموعة آراء لبعض العلماء ، إلا أن هذه الآراء لا بد أن تكون معتمدة على نص شرعى من كتاب الله أو سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى إن الآراء المعتمدة على الإحماع والقياس وغيرها من الأدلة المساندة "ترجمه: فقه اسلامي بيشك

نه كريس علاء سے يوچيس، يهي قرآن وسنت اور اسلاف كى تعليمات ہيں۔ الحمد للد عزوجل! اس پوري بحث ہے منکرین حدیث کا بھی رّ د ہو گیا کہ جو کہتے ہیں احادیث سیح نہیں کہان میں اختلاف ہے۔اختلاف کی وجوہات وترجیحات بیان کردی تمکیں۔منکرین حدیث ہونے کی ایک بوی وجہ بھی یہی ہے کہ خود بغیر تقلید اپنی جہالت میں حدیث سے استنباط کرنے کی کوشش کرنا۔ حدیث کے ناسخ منسوخ ہونے ، سچھ غیر سی سے ہونے کی پہچان نہ ہونا اور بظاہر احادیث کے تعارض سے احادیث کا انکار کروینا۔ جیسے کئی بیار بول کے علاج احادیث میں مذکور ہیں ،جن میں بعض کے متعلق علماء کرام نے فرمایا کہ بیطریقہ صرف اہل عرب كے لئے ہے جامع ترمدى كى حديث پاك ہے"أحبرنا ثوبان عن النبي صلى الله عليه و سلم قال إذا أصاب أحدكم الحمى فإن الحمي قطعة من النار فليطفئها عنه بالماء فليستنقع نهرا جاريا ليستقبل جرية الماء فيقول بسم الله اللهم اشف عبدك وصدق رسولك بعد صلاة الصبح قبل طلوع الشمس فليغتمس فيه ثلاث غمسات ثلاثة أيام فإن لم يبرأ في ثلاث فخمس وإن لم يبرأ في خمس فسبع فإن لم يبرأ في سبع فتسع فإنها لا تكاد تجاوز تسعا بإذن الله" ترجمه: روايت بحضرت ثوبان سے كدرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في فرماياجب تم میں سے کسی کو بخار آئے تو بخار آ گ کا تکڑا ہے،اسے پانی سے بجھائے کہ جاری نہرمیں غوط لگائے اس کے بہاؤ کی طرف منہ کر ہے پھر کہے بھم اللہ اللی آپنے بندے کوشفا دے اورایے رسول کوسیا کردے یہ فجر کی نماز کے بعد سورج نکلنے سے پہلے کرے تین دن تک تین غوطے لگایا کرے اگر اس میں تندرست نه ہوتو پانچ دن اگر اس میں بھی اچھا نه ہوتو سات دن اگراس میں بھی اچھانہ ہوتو نو دن بھکم الہی سے بخار نو دن ہے آ گے نہیں بڑھے گا۔

عبدالله بن عمروبن عاص رضى الله تعالى عنه صحابي جوحضور صلى الله عليه وآله وسلم سے سنت اس لكره ليت تصاوراس صحيف كانام صادقه ركها كياراى طرح حضرت على رضى الله تعالى عنه كا قل ودیات کے بعض مسائل لکھنے کی اجازت دی گئی۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد1،صفحه 24،دارالسلاسل الكويت) شاه ولى الله محدث وبلوى رحمة الله عليه الانصاف في نيان اسباب الاختلاف میں لکھتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دور میں فقہ نہ تھی کیونکہ صحابہ کرام علیهم الرضوان جبيها حضورصلي الله عليه وآله وسلم كووضوكرتا ويكهثا تتقه وليسه وضوكرت تتص ، حبيها نماز و في كرتے و كيھتے تھے ويسے بى في وتمازاداكرتے تھے۔" ولم يبين أن فروض الوضوء ستة أو أربعة "رجمه:اس دوريس بيرواضح طور برنبيس بتايا كيا كدوضوك چيفرائض بيس يا (الانصاف،صفحه15،14،دارالنفائس)

اعتراض: مقلد قرآن وحديث سے استباطنہيں كرسكتا پھروہ قرآن وحديث ےدلائل کول دیاہے؟

جواب: مقلدای امام کی تائیدیں دلیل پکرسکتا ہے جبیا کہ فقہ کی معترکتب میں اس کی تائید موجود ہے۔ البنة مقلد اپنے امام کے خلاف قرآن وحدیث سے دلیل نہیں بکرسکتا کیونکہ جووسعت علمی، باریک بنی ، دقیقہ شجی اورعلمی میدان میں بلند پروازی ، قوت التخراج واستنباط وملكه اجتها درسوخ في العلم، مهارت تامه كالمدشا لمه مجتهد كوحاصل موتى ہےوہ مقلد کو ہرگز حاصل نہیں ہوسکتی۔اسکی مثال دیکھنی ہوتو نذ برحسین دہلوی غیرمقلد کا حال دیکھ لیں، دونماز وں کوایک وفت میں جمع کرنے کے جواز کے بارے میں اس نے ایک کتاب لکھی اورا پنی حدیث دانی کاشور مجایا ،احادیث سے استدلال کیا مگریداستدلال امام اعظم

فقہائے کرام کی آراء ہیں لیکن ان میں اعتماد قرآن وسنت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھساتھاجماع وقیاس اوردیگر مآخذ پرکیا گیاہے۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية ،جلد 1،صفحه 21،دار السلاسل ،الكويت) حضور صلی الله علیه وآله وسلم کے دور میں فقہ کا مدون نہ ہونا اس کی شرعی حیثیت کو کم نہیں کرتا اسلئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دور میں قرآن کے علاوہ کسی کو مدون کرنا ے منع کیا گیا تھا کہ کہیں قرآن کے ساتھ اختلاط نہ ہو جائے ۔ الموسوعة الفقہيد میں مع "ولم يدون في هذا العهد إلا القرآن الكريم وقد نهى عن تدوين غيره حشية أن يختلط على الناس كلام الله بكلام الرسول صلى الله عليه وسلم كما وقع للأمم السابقة ، حيث خلطوا بين كلام الله ورسلهم وأحبارهم ورهبانهم ، واعتبروها كلها كتبا مقدسة من عندالله ، ولكن أذن لبعض الصحابة أن يدونوا أحاديثه الشريفة ، كعبد الله بن عمرو بن العاص ، فقد كتب ما سمعه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وسمى صحيفته هذه "الصادقة"، وأذن لعلى كرم الله وجهه أن يكتب بعض المسائل التي تتصل بالدماء والسديسات "ترجمه :حضور صلى الله عليه وآله وسلم كي دور مين قرآن كے علاوه كسى كومدون تبيل کیا گیا اور قرآن کے علاوہ کسی اور کے مدون کرنے سے منع کیا گیا تھا اس خوف سے کہ مہیں لوگوں پر کلام الله عز وجل اور کلام رسول صلی الله علیه وآله وسلم مختلط نه ہو جائے جیسا مجھل امتوں میں ہوا کہ ان میں کلام اللہ اور ان کے رسولوں کا کلام اور یہود ونصاری کے علماء کا كلام خلط مو گبيا اوراس خلط كلام كوالله عز وجل كا كلام سمجها گيا\_كيكن حضورصلي الله عليه وآله وسلم کے دور میں بعض صحابہ کرام علیہم الرضوان کواحادیث کی مذوین کی اجازت دی گئی تھی جیسے

مبارک کتاب "اصول الرشادهم مبافی الفساد" میں بیان کیا ہے۔) مثلا اس اخیرز مانی فتن میں طرح طرح کے نشے جتم متم کے باہے ایسے پیدا ہوئے جن کی حرمت کا ذکر نہ قرآن مجید میں ہے نہ صدیث شریف میں نہ اقوال ائمہ میں ، مگر انہیں حرام ہی کہا جائے گا کہ وہ مسکو حرام "کل مسکو حرام" (ہرنشہ آور شے حرام ہے۔) کے عموم اور بیحدیث "یست حلون السح والحسر والحسر والمعازف" (وہ ریشم ، شراب اور مزامیر کو حلال مجھیں گے۔) وکر یمہ هم فی النّاسِ مَن یَشْتَوِی لَهُوَ الْحَدِیْثِ ﴿ (اور یکھلوگ کھیل کی باتیں

کے شمول واطلاق میں واخل، اب اگرکوئی جاہل کہدا کھے کہ بیتو تم قیاس کرتے ہوا جادیث میں کہیں تصریح نہیں پائی جاتی نہ جارے امام صاحب کے تابعین ہے، جاراتہ ہارا قیاس مسائل فقہید دینید میں بیکار ہے تو اس سے یہی کہنا چاہئے کہ اے ذی ہوش! بیقیاں نہیں بلکہ جب ایک مطلق یا عام احادیث وکلمات علائے کرام میں وارد ہے تو اس کے دائرے میں جو کچھ داخل سب کووہ تھم محیط و شامل، تو ثابت ہوا کہ زید کا' ضروری سوال' میں خود ہی نیسوال قائم کرنا کہ جب قنوت عندالنازلہ ثابت اور جائز ہوتی تو ہوشم کی بلا اور مصیبت پرجائز ہونی چاہئے اور اس کا میممل جواب دینا کہ ہمارا تمہارا قیاس مسائل بلا اور مصیبت پرجائز ہونی چاہئے اور اس کا میممل جواب دینا کہ ہمارا تمہارا قیاس مسائل ختم ہے دینیہ میں ہے کار ہے احادیث میں کہیں تصریح نہیں پائی جاتی نہ ہمارے امام صاحب کے تو ابعین کے اقوال سے ،صریح نادانی ہے۔'

(فتاراي رضويه،جلد7، و فحه496، رضافاؤ نديشن، لا سور)

اَعْرَاضَ: تَقَلَيْرُخَى شُرك ہے۔ قرآن پاک میں ہے ﴿ إِنَّ خَدُو اَاحُبَ ارَهُمُ وَرُهُمَ اَوْرَجُو اَاحُبَ ارَهُمُ وَرُهُمَ اَوْرَجُو اللهِ ﴾ ترجمہ: انھوں نے اپنے یا دریوں اور جو گیوں کو

کے خلاف تھا الہذا اعلیٰ حضرت عظیم البرکت، مجدو دین وملت،مولانا شاہ احمد رضا خان فاصل بریلوی رحمة الله علیه نے اپی کتاب "حاجز البحرین" میں نذر حسین غیر مقلد کے دلائل کا وہ حشر کیا کہ آج تک کوئی غیر مقلد اسکا جواب نہ دے سکا اور نہ بھی قیامت تک دے سکے گا۔ جب غیر مقلدوں کے چوٹی کے شخ الحدیث امام کا بیال ہوا کہ امام کے خلاف حدیث سے استدلال کرنانہ آیا تواس ہے کم درجہ کے غیر مقلدین کا حال کیا ہوگا؟ موجودہ دور میں بھی علاء قرآن وحدیث ہے استدلال کرتے ہیں۔جدیدمائل مثلا انقال خون، پلاسک سرجری، ٹمیٹ ٹیوب بے بی، گھڑی کا چین، نماز میں اسپیکر کا استعال اس طرح کے بہت سے مسائل میں موجود مقلد علاء نے قرآن وحدیث سے استدلال کیا ہے۔اسکے باوجود وہ غیرمقلد نہیں ہے کیونکدان میں سے کوئی بات ان کے امام کے خلاف نہیں ہے۔البتہ شتر بے مہار کی طرح اندھا دھندجس حدیث سے جو جاہا نكال ليااور حاكم كل اورمطلق العنان بن كرلوگوں يرتھونسنا شروع كر دياييہ بات غير مقلديت ہاورمنگرین تقلید کے اندریہی چیزیائی جاتی ہے۔لہذااس وجہ سے بیقر آن وحدیث ہے استدلال کریں تو غیر مقلد کہلائیں گے۔

(ملخص رسائل قادربه، صفحه 361، مكتبه البلسنت، فيصل آباد)
اى طرح جديد مسائل كم متعلق كوئى صريح كلم نه ملے تو مقلد اسے قرآن
وحد يث سے استدلال اور قياس سے حل كرسكتا ہے۔ امام احد رضا خان عليه رحمة الرحمٰن
فرماتے ہيں: "اطلاق وعموم سے استدلال نه كوئى قياس ہے نه مجہد سے خاص "كمابينه
عاتم المحققين سيدنا الحد قدس سره الامحد في كتابه المستطاب اصول
الرشاد لقمع مباني الفساد" (جيباكه مارے والدگرامى خاتم الحققين قدس سره في اپنى

الكفار فحعلوها على المؤمنين" ترجمه:عبدالله بنعررض الله تعالى عنها خوارج كو برترین خلق الله جانع کرانہوں نے وہ آیتی جو کافروں کے حق میں اتریں اُٹھا کر

(صحيح البخاري كتاب استتباب المعاندين باب قتال الخوارج والملحدين مسجلد6،صفحه 2539،دار ابن كثير ، اليمامة، بيروت )

علامه طاهر رحمة الله عليه تجمع بحارالانوار مين قول ابن عمر رضى الله تعالى عنهمانقل كركِفرمات بين "قال المذنب تاب الله عليه واشرمنهم من يحعل ايات الله في شراراليه ود على علماء الامة المعصومة المرحومة طهرالله الارض عن ر جسهم " ترجمه ندنب كبتا بالله تعالى اس پررم فرمائ ،ان خارجيول سے بدترؤ ولوگ ہیں کہاشرار بہود کے حق میں جوآ بیتیں اُتریں آٹھیں امت محفوظہ مرحومہ کے علماء پرڈھا لیتے ہیں اللہ تعالیٰ زمین کو اُن کی خباشت سے پاک کرے۔

(مجمع بحار الانوار ،تحت لفظِ حديث ،جلد1،صفحه642،مطبوعه نولكشور، لكهنؤ) شروع سے آج تک یہی معمول کہ عامی کو جو مسئلہ پُوچھنا ہوا عالم سے پُوچِها، عالم نے حکم بتادیا سائل نے مانااور کاربند مُوا۔ صحابہ ہے آج تک بھی دلیل بتانے اورأے عامی کے اس قدر ذہن شین کرنے کا کہ ؤ ہ خور سمجھ لے کہ واقعی سے محم قرآن وحدیث سے ثابت بروجہ مجمع غیرمعارض وغیرمنسوخ ہے، ہرگز نہ دستورتھا نہ ہُوا نہ ہے، تو پوچھنے والے نے بے علم دلیل تفصیلی أن كافتوى مانا يہي تقليد ہے، اگر تقليد شرك ہے تو عهد صحابہ سے آج تک سب عامی مشرک ہُوئے اور ؤ و مفتی بے القائے دلیل اس لئے فتوے دیتے رہے۔ کہ بیمانیں اورممل کریں ہتو صحابہ ہے آج تک سب مفتیان وعلاء مشرک ہوئے۔معاذ اللہ عز وجل عبدالله بن مسعود رضي الله تعالى عنهما كي اتباع كرنے والے أن سے فتو كي ليتے اور

الله تعالى كسواخدا بناليا-

(سورة التوبة،سورت 9، أيت 31)

مديث ياك مل ب"عن عدى بن حاتم رضى الله عنه قال أتيت النبيي صلى الله عليه و سلم وفي عنقي صليب من ذهب قال فسمعته يقول ﴿ اتحدُوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله ﴾ قال قلب يا رسول الله إنهم لم يكونوا يعبدونهم قال أجل ولكن يحلون لهم ما حرم الله فيستحلونه ويحرمون عليهم ما أحل الله فيحرمونه فتلك عبادتهم لهم " ترجمه:حضرتعدي بن حاتم رضى الله تعالى عنه فرمات بين مين حضور صلى الله عليه وآله وسلم كى بارگاه مين حاضر موا ،میری گردن میں جاندی کی صلیب تھی۔حضور صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا انھوں نے اسے یا در بول اور جو گیول کو اللہ تعالی کے سوا خدا بنالیا۔ میں نے کہاوہ یا در بول اور جو گیول کی عبادت نہیں کیا کرتے تھے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایالیکن ان کے یا دری اور جوگی اللہ کی حرام کی ہوئی چیز کو ان کے لئے حلال کر دیتے اور حلال کی ہوئی کوحرام کر دیے۔ان کاان کی اتباع کرناان کی عبادت ہے۔

(سنن البيه قبي الكبري، كتاب أداب القاضي بهاب سايقضي به القاضي ويفتي به المفتى، جلد10،صفحه 116، مكتبة دار الباز بمكة المكرمة)

جواب: ائمه کرام حمیم الله نے ہرگز الله عزوجل کی حرام کردہ چیزوں کو حلال نہیں کیا بلکہ حلال وحرام کے متعلق احکام قرآن وحدیث کی روشنی میں واضح فر مائے ہیں۔لہذا یہ آیت وحدیث مقلدین پرمنطبق نہیں ہوتی۔ کفار کے حق میں نازل ہو کیں آیات واحادیث کومسلمانوں پرمنطبق کر دینا گمراہ لوگوں کا وطیرہ ہے۔ بخاری شریف کی حدیث پاک ے "كان ابن عمريراهم شرار حلق الله وقال انّهم انطلقو الى اياتٍ نزلت في

مزيد فرماتے ہيں: "تمام منتهی فاضل جن ہے امام غزالی ناقل که ترک تقليد تحضی کومنکر وناروا بتاتے ، اکابرائمہ جن کے قول سے کشف کاشف کہ تقلید امام معین کوواجب تظہراتے مشائخ کرام جن کے صحاب کلام صاحب بحرمغتر ف کہ ترک تقلیۃ مخصی کو گناہ کبیرہ كہتے، علائے فریقین وفقہائے عظام جن سے ملل ولحل وشاہ ولی اللہ حاكی كة تقليم معين كی مخالفت ناجائز رکھتے، بیسب تو معاذ الله تنهار بے طور پرصریح کفار ومشرکین تھہرے، اس سے بھی درگزر کروان ائمہ دین کی خدمات عالیہ میں کیااعتقاد ہے جنہوں نے خود اپنی تصانیف جلیله وکلمات جمیله میں وجوب تقلید معین وغیرہ ان باتوں کی صاف صریح تصريحسين فرمائين جوتبهارے مذہب پرخالص كفروشرك ہیں ان سب كوتو نام بنام بتعيين اسم (خاک بد ہان گتاخاں)معاذ الله کافرومشرک کہتے گا۔ پیموجز رسالہ کواطلاع اہل حق كے لئے ايك مخضر فتوى ہے جوايے منصب يعنى اظہار حكم فقهى كوننج احسن اداك چكا اور كرتا ہے اس ميں ان اقوال وافرہ ونصوص مت كاثرہ كى گنجائش كہاں \_مگران شاءا لمدالعظيم توقیق ربانی مساعدت فرمائے تو فقیرا یک جامع رسالہ اس باب میں ترتیب دینے والا ہے جوان اقوال کثیرہ سے جملہ صالحہ کوایک نے طرز پرجلوہ دے گا اور ان شاء الله تعالی غیرمقلدین کے اصول مذہبی کوان کے متندین ہی کے کلمات متندہ سے ایک ایک کرے متاصل کرے گا۔ میں یہاں صرف ان ائمہ دین وعلائے متندین کے چنداساء شارکرتا ہوں جوخاص این ارشادات وتصریحات کے روسے ندہب غیرمقلدین يركافرومشرك تفري والعياد باللدرب العالمين - ان ميس سے بين: امام الوكراحد بن اسحاق جوز جاني تلميذالتلميذا مام محمد، امام ابن السمعاني، امام اجل امام الحرمين، امام محمد غز الي، أمام بربان الدين صاحب بداييه امام طاهر بن احمد بن عبد الرشيد بخارى صاحب خلاصه امام

ال پر چلتے۔عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنهما کی اتباع کرنے والے اُن کی طرف تھے، عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنهما کی اتباع کرنے والے اُن کے ساتھ تھے، اور وُ ہ اختلاف آج تک برابرقائم رہا،سب فریق مشورہ کرکے ایک بات پرعامل نہ ہوتے تھے نہ ہوئے

امام احمد رضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: ''بلاشبہہ گيارہ سو برس سے عامہ امت محمر سيمل صاحبها وعليهاافضل الصلوة والتحية مقلدين مبين مقلدون كومشرك كهناعامهامت مرحومه کی تکفیر ہے اور بلاریب بحکم ظواہرا حادیث وفتوی ائمہ فقہ کفرہے۔ عالمگیری، جلد دوم، ص378، برجندى شرح نقابيه جلد چهارم، ص68، حديقه نديشرح طريقه محديد، جلداول، ص140 مُل 156 ، جامع الفصولين ، جلد دوم ،ص311 ، بزازيد، جلد سوم ،ص331 ، ردالمحيار، جلد سوم، ص283 ، درمخيار، ص393، جامع الرموز مطبوعه كلكته ،جلد چهارم، ص 651، مجمع الانهر مطبوعه قنطنطنيه، جلداول ،ص 566 ، خزانة المفتين قلمي ، كتاب السير آخر نصل الفاظ الكفر، نيزا ن كتب مين ذخيرة الفتاؤي ونصول عمادي واحكام على الدرروقاضيخال ونهرالفائق وشرح وبهانيه وغير باست "المحتار للفتوى في حنس هذه المسائل ان القائل بمثل هذه المسائل ان القائل بمثل هذه المقالات ان ارادالشتم ولايعتقده كافرا لايكفر وان كان يعتقده كافرا فخاطبه بهذابناء على اعتقاده انه كافريكفر" اليمائل مين فتوى كے لئے مختاريه كم اگرايس كلمات سے مرادسب وشتم ہوادر كفر كا اعتقاد نه ہوتو كافرنہيں ہوگا اور اگر مقلد كو كافر سمجھتا ہے اور اسے ا بناس عقاد كمطابق مخاطب كرتاب تواب كافر موجائ كا"

(فتازي رضويه علد14 ،صفحه 291 ، رضافائونڈيشن ، لا بور)

253

اصول ند مبب کی بنیادگراتے ہیں مگر حضرات کوموافق ومخالف کی تمیز نہیں۔۔بالجملہ اصلامحل شبنهیں ان صاحبوں نے تقلید کوشرک و کفر اور مقلدین کو کا فرومشرک کہد کرلا کھوں کروڑوں علماء واولياء وصلحاء واصفيا بلكه امت مرحومه محمد ميعلى موليها وعليه الصلوة والتحية كورس حصول سے نوکوعلی الاعلان کا فرومشرک تھہرایا۔ وہی علامہ شامی قدس سرہ السامی کا ان کے اکابر کی نسبت إرشادكها بيخ طاكفه تالفه كيسواتمام عالم كوشرك كهت اور جوحض ايك مسلمان كوبهي كافر كم ظوا برحديث صححه كى بناير وه خود كافرب اور طرفه بيكه ال فرقه ظاهريد کوظاہراحادیث ہی بڑمل کابڑا وعوی ہے۔امام مالک واحمد و بخاری وسلم وابوداؤد وتر مذی حضرت عبدالله بن عمرضی الله تعالی عنهما سے رادی واللفظ مسلم (الفاظ مسلم شریف کے ہیں۔)حضورا قدس سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم فرماتے ہیں"ایے سا امرء قبال لا حیسہ كافر فقدباء بها احدهما ان كان كما قال والارجعت عليه" ليعني جوتحف كلمه گوکو کا فر کہے تو اُن دونوں میں ایک پر بیہ بلاضرور پڑے گی اگر جسے کہاوہ حقیقة کا فرتھا جب توخیرورند بیکلمدای کہنے والے پر پلٹے گا۔"

(فناوى رضويه،جلد6،صفحه672،رضا فاثونڈيشن،لاسور)

جوگروہ پوری امت کو کافر ومشرک اور گمراہ قرار دے وہ خود گمراہ ہے۔مند احمد، بخاری مسلم، ابوداؤ دشریف میں حضرت ابوہر ہرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے، حضورسيدعالم صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا"إذا قسال السرجسل هلك الساس فهو أهلكهم" ترجمه: جب توكوئي يول كي كهلوك بلاك موسكة تووه ان سب سے زيادہ بلاك

(مسلم،باب النمي من قول بلك الناس ،جلد4،صفحه2024،دار إحياء التراث العربي،بيروت) اب و یکھنانہ ہے کہ غیر مقلدین جوتقلید کوشرک و گراہی کہتے ہیں کیا یہ بھی تقلید سے

كَجُيتِ فِقه عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى

كمال الدين محمر بن البمام، امام على خواص، امام عبدالوباب شعراني، امام شيخ الاسلام زكرياانصارى،امام ابن جحركى،علامدابن كمال بإشاصاحب اليضاح واصلاح،علام على بن سلطان محمد قاري مكى ،علامة مس الدين محمد شارح نقابيه علامه زين الدين مصرى صاحب بح، علامه عمربن بجيم مصرى صاحب نهر، علامه محدبن عبدالله غزى تمرتاشي صاحب تنويرالا بصار، علامه خيرالدين رملي صاحب فآؤي خيزيه، علامه سيدي احد حموي صاحب غمز، علامه محد بن على وشقى صاحب دروخزائن، علامه عبدالباقى زرقاني شارح مواهب، علامه بر مان الدين ابراجيم بن الي بكر بن محد بن حسين حسيني صاحب جوابر اخلاطي، علامه يَ محقق مولینا عبدالحق محدث و بلوی، علامه احد شریف مصری طحطا وی، علامه آفندی امین الدین محدثای، صاحب مدیه، صاحب سراجیه، صاحب جوابر، صاحب مصفی، صاحب اوب المقال، صاحب تنارغانيه، صاحب مجمع ، صاحب كشف، مؤلفان عالمكيريه كمه باقرار مؤلف امداد السلمين ما نسوعلما تنها، يهال تك كه جناب شيخ مجدد الف ثاني ،شاه ولى الله، شاه عبدالعزیز صاحب، قاضی ثناء الله یانی یتی، حتی که خودمیان نذیر حسین دہلوی اور ان کے اتباع ومقلدين مريول كه ﴿ فَاتليهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمُ يَحْتَسِبُوا ﴾ (توالله كأتكم ان ك ياس آياجهال سان كالمان بهي ندتفا-) والحدد للدرب العلمين-

. اورلطف سے ہے کہ ان میں وہ بھی ہیں جن سے خود امام العصر ودیگر متعلمین طا كف نے براہ جہالت و تجابل اسناد کیا اور ان کے اقوال باہرہ وکلمات قاہرہ کو جواصول طا كفدك صرت خنخ کن تھے دامن عیاری میں چھپالیا، میں ان شاء اللہ تعالیٰ اس رسالہ میں بیر بھی ثابت كروں گا كەعلائے سلف سے ان كے استناد محض مغالطہ وتلبيس عوام ہيں ، ان كے مذہب کوان سے اصلاً علاقہ نہیں بلکہ خود ہی اقوال جنہیں اپنی سند کھہراتے ہیں ان کے

پتلہیں کر کےاسے تقلید عرفی پرمجمول کرتے ہیں جب کہ یہ ہراس محض پر فرض شرعی ہے جو رتبراجتها وتك نديج بح موء " (فناوى رضويه ،جلد 1 ،صفحه 104 ، رضافائوند يشن ، الابور) تقلیدعرفی میں بھی امام کے ہرقول پرفتوی نہیں بلکہ مشائخ نے امام سے دلیل نہ ملنے پرامام صاحب کے خلاف فتوی بھی دیا ہے جبیا کہ علامہ شامی رحمة الله علیہ نے فرمایا ہے۔ لہذامقلدین کوکافر کہنا سخت حرام ہے اور کئی فقہاء کرام کے نزد یک بیاکہنے والاخود كافر ب جيما كماعلى حضرت رحمة الله عليه فرمايا-

اعتراض: تقليداورتقلية تخصى اسى طرح اوركئ افعال كوواجب كهنا كيسامي؟ جبكه واجب صرف الله عز وجل ورسول صلى الله عليه وآله وسلم كريسكته بين \_

جواب :ایما اعتراض وہی کرے گا جو اصول فقہ سے بالکل عاری ہوگا ۔یہ ضروری نہیں کہ جس چیز کوصراحت کے ساتھ قرآن وحدیث میں ناجائز وحرام، فرض و واجب نہیں کیا گیاوہ ناجا ئز وحرام اور فرض وواجب نہیں۔اور پیجھی ضروری نہیں کہ قرآن و حدیث میں جس کام کے کرنے کا تھم دیا جائے وہ فرض واجب ہو۔ بلکہ قرآن وحدیث میں جو حکم ارشاد فر مایا گیا ہو وہ مبھی فرض ہوتا ہے ، بھی واجب ، بھی مستحب ، بھی مباح اور مبھی ناجائز ومكروه موتاب \_كشف الأسرارعن أصول فخرالإسلام البز دوى ميس ب"واعلم أن صيغة الأمر استعملت لوجوه والمشهور منها ثمانية عشروجها للوجوب كقوله تعالى ﴿أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ﴾ وللندب كقوله تعالى ﴿فَكَاتِبُوهُم ﴾ ولـ الإرشاد إلى الأوثق كقوله تعالى ﴿وأشهدوا إذا تبايعتم ﴾ والفرق بين الإرشاد والندب أن الندب لثواب الآحرة والإرشاد للتنبيه على مصلحة الدنيا ولاينقص ثواب بترك الإشهاد في المداينات ولايزيد بفعله

آزاد ہے یانہیں؟ تو درحقیقت بیجی تقلید کرتے ہیں۔ ابن تیمیہ جو کہ منکرین کا امام ہے اس نے بھی تقلید کو جائز کیا ہے چنانچہ ابن تیمیہ مجموعة الفتاؤی میں کہتا ہے" والندی علیسه حماهير االامة ان الاحتهاد حائز في الحملة ،والتقليد حائز في الحملة، لا يوجبون التقليدعلي كل احدو يحرمون الاجتهادوان الاجتهاد حائز للقادر عملى الأجتهاد والتقليد جائز للعاجز عن الاجتهاد فاما القادر على الاجتهاد و فهل يحوز له التقليد؟ هذا فيه خلاف والصحيح انه يحوز حيث عجز عن الاجتهاد" ترجمه:جمهورامت كيزويك اجتهاديهي جائز باورتقليد بهي،وه نه برخض پر اجتهادكو داجب اورتقليد كوحرام كرتے ہيں اور ندہی ہر مخص پرتقليد كو واجب اور اجتها دكوحرام کرتے ہیں۔جواجتہاد کی قدرت واستطاعت رکھتا ہے۔اس لئے اجتہاد جائز ہے اور جو اجتهادے عاجز ہے۔اس لئے تقلید جائز ہے۔لیکن جو محض اجتہاد پر قادر ہے اس کے لئے تقلید جائز ہے یانہیں؟ اس میں اختلاف ہے گرمیچے بیہ ہے کہ جہاں وہ اجتہاد سے عاجز ہو وہاں اس کے لئے بھی تقلید جائز ہے۔

(مجموع الفتاوي، جلد20، صفحه 204، سجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة

اس طرح تقلید کوشرک کہنے والے والوں کا امام بھی مشرک ہے۔ دوسرا جواب پیر ہے کہ جس تقلید کی مذمت کی گئی ہے وہ تقلید شرعی ہے نہ کہ تقلید عرفی کی کیونکہ ہر کوئی ڈائر یکٹ قرآن وحدیث ہے مسائل استنباطنہیں کرسکتا۔ امام احدرضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: "این امام کے اقوال کوشلیم وقبول کر نا تقلید شرع نہیں ، بس تقلید عرفی ہے اس لئے کہ دلیل تفصیلی کی ہمیں معرفت نہیں اور تقلید حقیقی کی تو شریعت میں کوئی مخبائش ہی نہیں اور ندمت تقليديين جو كيهوارد ہےاس مين تقليد حقيقى بى مراد ہے اہل جہالت وضلالت عوام

ہندؤں کوراضی کرنے کے لئے بعض لوگوں نے گائے کی قربانی نہ کرنے کا فیصلہ کیا تو امام

256 مباح کے لئے جیسے فرمایا''تو کھاؤاں میں سے جووہ مار کر تمہارے لیے رہے دیں۔'' ا كرام كے لئے جيسے فرمايا" ان ميں داخل ہوسلامتي كے ساتھ امان ميں ـ "احسان كے لئے جیے فرمایا "کھاؤاس میں سے جو اللہ نے تہمیں روزی دی۔"اہانت کے لئے جیسے فرمایاد و چھ، ہاں ہاں تو ہی بردا عزت والا کرم والا ہے۔ "برابری کے لئے جیسے فرمایا " چاہے صبر کرویا نہ کرو۔" تعجب کے لئے جیسے فر مایا" کتناسیں گے اور کتنا دیکھیں گے۔" تکوین و کمال قدرت کے لئے جیسے فرمایا'' ہوجاوہ فوراً ہوجاتی ہے۔' حقارت کے لئے جیسے فرمایا'' ڈالو جوتہیں ڈالناہے۔'' خبرول کے لئے جیسے فرمایا'' توانہیں چاہیے تھوڑ اہنسیں اور بہت روئیں۔"زجروتو یک کے لئے جیسے فرمایا" جوجی میں آئے کرو۔اور بہکادے جس پر قدرت یائے۔ڈرانا ہے جیسے فرمایا''تم فرماؤ کچھ برت لو۔ڈرانا بھی زجروتو ہے کے قریب ہے لیکن اسی دوسری قتم میں شامل کیا گیا ہے۔عاجز کرنے کے لئے جیسے فرمایا" تو اس جیسی ایک سورت تو لے آؤ ۔ 'ولیل کرنے کے لئے جیسے فرمایا'' ہوجاؤ بندر دھتکارے ہوئے تمنا کے لئے جیسے شاعر کا قول ہے''ا کے کمی رات تو روش ہوجا۔'' تا دیب کے لئے جیسے حضور صلی الله علیه وآله وسلم کا فرمان ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنبما کے لئے ہے "ہروہ چیز جو تحجے ملے اور وہ ادب میں سے ہوتو اے لے کہ ادب اللہ عز وجل کومحبوب ہے۔ دعا كے لئے جيسےآپ كاكہنا"اے ہمارے دب ميرى مغفرت فرما۔ (كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، جلد1، صُفحه 163، دار الكتب العلمية، بيروت) للنداقر آن وحديث بين جهال كوئي علم مواس كفرض ، واجب مستحب ، مباح ، حرام ومکروہ ہونے کے اصول ہیں ۔امام احدرضا خان علیہ رحمۃ الرحمٰن کے دور میں جب

وللإباحة كقوله تعالى ﴿ فكلوا مما أمسكن عليكم ﴾ وللإكرام كقوله تعالى ﴿ ادخلوها بسلام آمنين﴾ وللامتنان كقوله تعالى ﴿ كلوا مما رزقكم الله ﴾ وللإهانة كقوله تعالى ﴿ فق إنك أنت العزيز الكريم ﴾ وللتسوية كقوله تعالى ﴿ اصبروا أو لا تصبروا ﴾ وللتعجب كقوله تعالى ﴿ أسمع بهم وأبصر ﴾ أي ما أسمعهم وما أبصرهم وللتكوين وكمال القدرة كقوله تعالى ﴿ كُن فيكون ﴾ ولـ الاحتـقـار كقوله تعالى ﴿ ألقـوا ما أنتم ملقون ﴾ وللإحبار كقوله تعالى ﴿ فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيرا﴾ وللتهديد كقوله تعالى ﴿ اعملوا ما شئتم﴾ ﴿ و استفزز من استطعت، ويقرب منه الإنذار كقوله تعالى ﴿قُلْ تَمتعُوا ﴾ وإن كان قد جعلوه قسما آخر وللتعجيز كقوله تعالى ﴿ فَأَتُوا بِسُورة مِنْ مِثْلُهُ ﴾ وللتسخير كقوله تعالى ﴿ كُونُوا قردة خاسئين، وللتمني كقول الشاعر"ألا أيها الليل الطويل ألا انجلي، وللتأديب كقوله عليه السلام لابن عباس رضي الله عنهما "كل مما يليك وهو قريب من النبدب إذ الأدب مندوب إليه" وللدعاء كقولك" اللهم اغفر لي "ترجمه: جاناو كەامر كاصيغەا ڭھارەمشہور د جوہ كے لئے استعال ہوتا ہے۔ د جوب كے لئے جيسااللہ تعالی نے فرمایا'' نماز قائم کرواورز کو ۃ دو۔''مستحب کے لئے جیسے فرمایا''جوبہ چاہیں کہ کچھ مال کمانے کی شرط پرانہیں آ زادی لکھ دوتو لکھ دو۔''مجھی حکم ارشاد یعنی بہتری کی طرف رہنمائی كے لئے آتا ہے جيسے فرمايا ''اور جب خريد وفر وخت كروتو گواه كرلو ''متحب اورارشاديل فرق بیہ کم متحب آخرت میں ثواب کے لئے آتا ہے اور ارشاد دنیاوی مصلحت میں عمیہ کے لئے آتا ہے، دیانات میں کسی کو گواہ بنانے میں نہ ثواب میں کمی ہوتی ہے اور نہ زیادتی۔

258

احمد رضا خان عليه رحمة الرحل فرمات مين: "واجبات ومحرمات جماري شريعت مين دوقتم

ایک لعینه یعنی جس کی نفس ذات میں مقتضی ایجاب وتح یم موجود ہے، جیسے عبادت - 42° = خدا کی فرضیت اور بت پرستی کی حرمت۔

دوسر مع لغیر و بعنی وہ کہ امور خارجہ کا لحاظ ان کی ایجاب وتح یم کا اقتضا کرتا ہے اگرچینش ذات میں کوئی معنی اس کو مقتضی نہیں ، جیسے تعلم صرف ونحو کا وجوب کہ ہمارے رب تعالیٰ کی کتاب اور ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کلام زبان عربی میں ہے اور اس کافہم باس علم كم معتعذر، البذاواجب كيا كيا، اورافيون اور بهنگ وغير بهامسكرات كى حرمت كه ان کا بینا ایک ایسی نعت یعنی عقل کوزائل کردیتا ہے جو ہرخیر کی جالب اور ہرفتنہ وشر سے بچانے والی ہے، ای قبیل سے ہے شعار کہ مثلا انگر کھے کا سیدھا یردہ ہماری اصل شریعت میں واجب نہیں۔ بلکہ ہمارے شارع صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مبھی انگر کھانہ یہنا، نہ حضور کے ملک میں اس کارواج تھا، مگراب کہ ملک ہندوستان میں شعار سلمین قراریایا اورالٹا پردہ كفار كاشعار موا، تواب سيدها پرده چهوڙ كرالڻا اختيار كرنا بلاشبه حرام، اى طرح بوجه عرف وقرار دا دامصار وبلا دجس مباح كافعل عزت وشوكت اسلام ير دلالت كرے اوراہے چھوڑ وینے میں اسلام کی تو بین اور کفر کا غلبہ مجھا جائے ، تو اعد شرعیہ بالیقین اس سے بازرر ہنے کی تحریم کرتے ہیں،اورمہنیٰ اس کاوہی نظرمصالح واعتبار عرف ومراعات اقتضائے امور خارجہ ہے، جے ہم دونوں مقدمہ سابقہ میں بیان کرآئے۔جب بیامور متح ہو لئے تو اب اصل

گاؤکشی اگرچہ بالتخصیص اپنے نفس ذات کے لحاظ سے داجب نہیں نہ اس

كا تارك باوجوداعتقادا باحت بنظرنفس ذات فعل گنه گارنه بهاری شریعت میں کسی خاص شیء كا كھانا بالعيين فرض، مران وجوہ سے صرف اس قدر ثابت مواكه كاؤكشى جارى ركھنا واجب لعینہ اور اس کا ترک حرام لعینہ نہیں، لینی ان کے نفس ذات میں کوئی امران کے واجب یاحرام کرنے کامقتضی نہیں الیکن جارے احکام مذہبی صرف اس فتم کے واجبات ومحرمات میں منحصر نہیں، بلکہ جبیرا ان واجبات کا کرنا اور ان محرمات سے بچنا ضروری وحتمی ہے یوبیں واجبات محرمات لغیر ہا میں بھی امتثال اجتناب اشد ضروی ہے، جس سے ہم مسلمانوں کو سی طرح مفرنہیں ،اوران سے بالجبر بازر کھنے میں بیٹک ہماری مرمبی تو بین ہے جے حکام وقت بھی روانہیں رکھ سکتے۔

ہم ذہب وملت کے عقلاء سے دریافت کرتے ہیں اگر چد کی شہر میں گاؤکشی بند کردی جائے اور بلحاظ ناراضی ہنوداس فعل کو کہ ہماری شرع ہرگز اس سے بازر ہے کا ہمیں تحکمنهیں دیتی، یک قلم موقوف کیا جائے، تو کیا اس میں ذلت اسلام متصور نہ ہوگی۔ کیا اس میں خواری ومغلوبی مسلمین نہ مجھی جائے گی ، کیا اس وجہ سے ہنود کو ہم پر گر دنیں دراز کرنے اوراینی چیرہ دئی پراعلی درجہ کی خوشی ظاہر کر کے ہمارے مذہب واہل مذہب کے ساتھ شاتت كاموقع باته ندآئ كا، كيا بلاوجه وجيداي لئة اليى دنائت وذلت اختيار كرنا اور دوسرول کودینی مغلوبی ہے ایے اور بنسوانا ہماری شرع جائز فرماتی ہے؟ حاشاو کلا ہر گزنہیں ، ہماری شرع برگز ماری ذات نبیس جا متی، نه به متوقع که حکام وقت صرف ایک جانب کی پاسداری كرين،اوردوسرى طرف لفظ كى توجين وتذليل روار كليس-"

(فتاوى رضويه ،جلد14،صفحه552،رضا فاتونڈیشن،لاہور)

للنداميضروري نبيس كرجس كے واجب مونے كى صراحت قرآن وحديث ميں نہ

جواب: غيرمقلد جوبهي حديث ويكهت بين اورامام اعظم كول اس كاخالف و کھتے ہیں تو فورا احناف برطعن کرتے ہیں اور امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کے بیقول پیش کر دیے ہیں۔ بے شک بدام اعظم رحمة الله علیہ نے فر مایا ہے الیکن الیانہیں کہ جو بھی حدیث امام اعظم رحمة الله عليه كقول كے فالف ملے اسے ليا جائے بلكداس ميں بيضروري ہے كه اوّلاً يقيناً ثابت موكه بيرحديث امام كونه بينجي تقى - كيونكه موسكتا ہے بيرحديث امام اعظم رحمة الله عليه كو پينجي ہواور انہوں نے اس سے قوى دليل كوا پنايا ہو۔ دوسرايي علم كرنے والا احكام رجال ومتون وطرق احتجاج ووجوه اشنباط اوران كےمتعلقات اصولِ مُدبہب پراحاطہ تامہ رکھتا ہو، نہ ہیکہ جس حدیث کو کسی محدث یا مولوی نے سیجھ کہددیا اسے سیجے سمجھا جے ضعیف کہا ا صفعف جانا - درحقیقت بی خطاب مجتد کے لئے ہے۔

امام احدرضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: "اوّلاً: يقيناً ثابت ہوكه بيحديث امام کونہ پنجی تھی کہ بحال اطلاع مذہب اس کےخلاف ہے نداس کےموافق ۔لاجرم علامہ زرقانى في شرح موطا شريف مين تصريح فرمائى "قد علم ان كون الحديث مذهبه محله اذا علم انه لم يطلع عليه اما اذا احتمل اطلاعه عليه وانه حمله على محمل فلايكون مذهبه "لين ثابت بوچكا بككى حديث كاندب مجتد بوناصرف اُس صورت میں ہے جب کہ یقین ہو کہ بیرحدیث مجتہد کو نہ پنجی تھی ور نہ اگر احتمال ہو کہ اس نے اطلاع پائی اور کسی دوسر محل پرحمل کی ،توبیاس کاند بب ند ہوگی۔

ٹانیا: پیچکم کرنے والا احکام رجال ومتون وطرق احتجاج ووجوہ استنباط اوران کے متعلقات اصولِ مذہب پراحاطہ تامہ رکھتا ہو۔ یہاں اُسے چارمنزلیں سخت دشوارگز ارپیش آئیں گی۔جن میں ہرایک دوسری سے سخت رہے۔

ہووہ فعل واجب نہیں ہوتا بلکہ وہ دلیل ظنی کے علاوہ اجماع سکوتی اور قیاس ہے بھی ہوسکتا ہے چنانچ الجامع لمسائل اصول الفقه ميں ہے" أن الفرض اسم لما ثبت حكمه عن دليل مقطوع به ،كالآية والحديث المتواتر اللذين قد قطع بدلالتهما على الحكم، والإحماع الصريح الذي نقل إلينا نقلًا متواتراً . أما الواحب فهو اسم لما ثبت حكمه بدليل ظني كخبر الواحد، والإحماع السكوتي، والقياس، و حميع دلالات الألف اظ البطنية "رجمه: فرض ثابت بوتا م وليل قطعي جيع قرآني آیت، حدیث متواتره مه جوقطعی طور پر حکم پر دلالت کرتی ہوں۔اجماع صرح جو ہم تک متواتر نقل ہوااس سے بھی فرض ثابت ہوجاتا ہے۔ باتی واجب ظنی طور پرخبر واحد ، اجماع سکوتی، قیاس اورتمام طنی دلالاتی الفاظ سے ثابت ہوتا ہے۔

(الجامع لمسائل اصول الفقه ، صفحه14 ، كتبة الرّشد، رياض)

اب تقلیداس لئے واجب ہے کہ بغیراس کے شریعت پرعمل بہت مشکل ہے۔ رسائل قادر میں ہے: ' تقلید واجب ہے کہ اس کے بغیر شریعت برعمل بہت مشکل ہے اور شریعت بیمل کرنا جس پرموتوف ہووہ بھی ضروری ہے مثلا وضو کرنا نماز کے لئے شرط ہے اوروضوبغيرياني كنبيل موسكتا البذاياني كاحصول بهي ضروري بي جبك ياني حاصل كرناممكن ہو۔ یونٹی نماز کے لئے سرعورت ضروری ہے اورسرعورت لباس سے ہوگا تولیاس کاحصول بھی ضروری ہے۔اسی طرح شریعت پرعمل کرنا ضروری ہے کیکن پد بغیر تقلید نہیں ہوسکتا لہذا تقليد محى ضرورى م- " (رسائل قادريه، صفحه 342، مكتبه البلسنت ، فيصل آباد)

اعتراض: حدیث کے مقابل امام کے قول کولیا جاتا ہے۔ حالاتکہ امام نے کہا جب محم حديث ال جائے وہ مير الذهب ہے۔

منزل اوّل: نفذر جال كه أن كے مراتب ثقه وصدق و حفظ وضبط اور أن كے بارے میں ائمہ شان کے اقوال ووجوہ طعن ومراتب توثیق، ومواضع تقدیم جرح وتعدیل وحوامل طعن ومناشى توثيق ومواضع تحامل وتسابل وتحقيق برمطلع بهو، انتخر اج مرتبه اتقان راوى بنقد روایات وضبط مخالفات واو ہام وخطیات وغیر ہا پر قادر ہو، اُن کے اسامی والقاب و کنی و انساب ووجوه مختلفة تعبير رواة خصوصاً اصحابه تدليس شيوخ وتعيين مبهمات ومتفق ومتفرق و مختلف مؤتلف سے ماہر ہو۔ ان کے موالیدو وفیات و بلدان ورحلات ولقاء وساعات و اساتذه وتلامده وطرق محمل ووجوه اداوتدليس وتسويه وتغير واختلاط آخذين من قبل وآخذين من بعد وسامعین حالین وغیر جماتمام امور ضرور بیکا حال اس پرظاہر ہو۔ اُن سب کے بعد صرف سند حديث كي نسبت اتنا كهرسكتا بي يحي ياحس يا صالح يا ساقط يا باطل يامعصل يا مقطوع يامرسل يامتصل ہے۔

منزل دوم: صحاح وسُنن ومسانيد وجوامع ومعاجيم واجزاء وغير باكتب حديث میں اس کے طرق مختلفہ والفاظ متنوعہ پر نظرِ تا م کرے کہ حدیث کہ تو اتریا شہرت یا فردیت نسبيه ياغرابت مطلقه ياشذوذيا نكارت واختلا فات ِرفع ووقف وقطع ووصل ومزيد في متصل الاسانيد واضطرابات سندومتن وغير ما يراطلاع يائ نيزاس جمع طرق واحاطه الفاظ سے رقع ابہام ودفع اوہام والیناح خفی واظہار مشکل وابانت مجمل تعیین محمل ہاتھ آئے۔ولہذاامام ابوحاتم رازی فرماتے ہم جب تک حدیث کوساتھ وجہ سے نہ لکھتے اس کی معرفت نہ پاتے۔ اس کے بعدا تناحکم کرسکتا ہے کہ جدیث شاذیا منکر ،معروف یامحفوظ ،مرفوع یا موقوف ،فردیا

منزل سوم: اب علل خفیه وغوامض دقیقه پرنظر کرے جس پرصد ہاسال ہے کوئی

قادر نہیں۔ اگر بعد احاطہ وجوہ اعلال تمام علل سے منزہ پائے تو یہ تین منزلیل طے کرکے طرف صحت حدیث بمعنی مصطلح اثر پر حکم لگاسکتا ہے۔ تمام حفاظِ حدیث واجلہ نقاد ناواصلان ذروہ شامچہ اجتہاد کی رسائی صرف اس منزل تک ہے۔ اور خداانصاف دیے تو مدعی اجتہاد و ہمسری ائمہ امجاد کو اِن منازل کے طے میں اصحابِ صحاح یا مصنفانِ اساء الرجل کی تقلید جامد سخت بے حیائی زی بے غیرتی ہے بلکدان کے طور پرشرکے جلی ہے۔ کس آیت وحدیث میں ارشاد ہوا ہے کہ بخاری یا تر مذی بلکہ امام احمد وابن المدینی جس حدیث کی صحیح یا تجریح کردیں وہ واقع میں ویسی ہی ہے۔کون سانص آیا کہ نقدر جال میں ذہبی وعسقلانی بلکہ نسائی وابن عدی و دارقطنی بلکه پخی قطان و پخی بن معین و شعبه دابن مهدی جو پچھ کهه دیں وہی حق جلی ہے۔ جب خوداحکام الہید کے پہچانے میں ان اکابر کی تقلید نہ مرک جوان سے بدر جہاار فع واعلیٰ واعلم واعظم تھے۔جن کے بیرحضرات اوران کے امثال مقلد وہتے ہوتے جن کے درجات رفیعہ امامت انہیں مشلم و تقے تو ان سے کم درجہ امور میں اُن اکابر سے نهایت بست مرتبها شخاص کی طبیت تقلید یعنی چه جرح و تعدیل وغیره جمله امور مذکوره جن جن میں گنجائش رائے زنی ہے محض اپنے اجتہاد سے پایٹ بوت کو پہچاہئے ، اور این وآن وفلان و بهمان کانام زبان پرندلائے۔ ابھی ابھی تو کھلاجا تاہے کہ س برتے پہتا پانی۔

مااذا اخاضك يامغرورفي الخطر

حتّى هلكت فليت النمل لم تطر

(اے مغرور! تحقیے کس شے نے خطرے میں ڈالا یہاں تک کہ تو ہلاک ہوگیا، كاش! چيونى ندارتى \_)

خرکسی مسخرہ شیطان کے منہ کیا لگیں۔ برادران باانساف انہیں منازل کی

د شواری دیکھیں جس میں ابوعبداللہ حاکم جیسے محدث جلیل القدر پر کتے عظیم شدید مواخذے ہوئے،امام ابن حبان جیسے ناقد بصیرتساہل کی طرف نسبت کیے گئے۔ اِن دونوں سے براہ كرامام اجل ابعيسيٰ ترندي تصحيح وتحسين ميں متسائل تشهرے، امام مسلم جيسے جبل رفيع نے بخارى وابوذرعدك اوج ماني- "كسا او صحنافي رسالتنا مدارج طبقات العديث" ( جيماكم من ايخ رساله مدارج طبقات الحديث مين اس كي وضاحت کردی ہے۔) پھر چوتھی منزل توفلک چہارم کی بلندی ہے جس پرنوراجتہاد ہے آ فاب منیر ہی جو کررسائی ہے۔امام ائمة المحد ثین محدین اسمعیل بخاری سے زیادہ ان میں کون منازل ثلثہ کے منتمل کو پہنچا۔ پھر جب مقام احکام ونقص وابرام میں آتے ہیں وہاں سیج بخاری وعمدۃ القاری وغیر ہا بنظرانصاف دیکھا جاہیے۔ بکری کے دودھ کا قصہ معروف مشہور ہے۔امام عیسیٰ بن ابان کے اشتغال الحدیث چرایک مسئلہ میں دوجگہ خطا کرنے اور تلاندہ امام اعظم رضی الله عنه کے ملازم حدمت بننے کی روایت معلوم و ما تؤرہے۔۔۔

اب باقی رہی منزل چہارم، اور أو نے كيا جانا كيا ہے منزل چہارم سخت ترين منازل دشوارترین مراحل، جس کے سائز نہیں مگر اقل قلائل، اس کی قدر کون جانے۔

گدائے خاك نشيني تو حافظامخروش

كه نظم مملكت حويش خسروال دانند

(اے حافظ! تو خاک نشین گراگر ہے شورمت مجا، کیونکہ اپنی سلطنت کے نظام کو بادشاه بی جانتے ہیں۔)

اس كے ليے واجب ہے كہ جميع لغات عرب وفنون ادب ووجو و تخاطب وطرق تفاجم واقسام نظم وصنوف معينے وادراك علل وتنقيح مناط وانتخراج جامع وعرفانِ مانع وموارد

تعديه ومواضع قصر و دلائل حكم آيات واحاديث ، وا قاويل صحابه وائمه فقه قديم وحديث و مواقع تغارض، واسباب ترجیح، ومناجج توفیق و مدارج دلیل ومعارک تاویل مسالک تخصيص ،مناسك نقييد ، ومشارع قيود ، وشوارع مقصود وغيره ذلك پراطلاع تام ووتونب عام ونظر غائر وذبهن رفيع ، وبصيرت نا قده وبصرمنيع ركھتا ہو۔۔

اورشک نہیں کہ جو شخص اِن چاروں منازل کو طے کر جائے وہ مجتهد فی المذہب ہے، جیسے مذہب مہذب حنی میں امام ابولیسف وامام محدرضی الله تعالی عنها بلاشبه ایسے ائمہ کو أس حكم ودعوے كامنصب حاصل ہے اور وہ اس كے باعث انتاع الم سے خارج نہ ہوئے كها گرچەصورة اس جزئيه ميں خلاف كيا مگرمعنی اون كلی امام پرعمل فرمايا کھروہ بھی اگرچہ ماذون بالعمل ہوں۔ میرجز می دعوی کہاس حدیث کا مفادخوا ہی نخوا ہی مذہب امام ہے نہیں كر كتے، نہايت كارظن ہے، ممكن كه إن كے مدارك مداركِ عاليه امام سے قاصر رہے ہوں۔ اگر امام پرعرض کرتے وہ قبول فرماتے تو مذہب امام ہونے پر تیقن تام وہاں بھی شير " (فتاوى رضويه ، جلد 27 ، صفحه 70 ، رضافاتون ليشن ، لا مور) امام عبدالو باب شعرانی نے میزان میں الشریعه میں امام ی الاسلام زکریا انصاری

قدس سره البارى كاقول قل كرتے بين"اياكم ان تبادرواالى الانكار على قول مجتهد او تخطئته الإبعد احاطتكم بِأدِلَّة الشريعة كلُّها و معرفتكم بجميع لغات العرب التي احتوت عليها الشريعة و معرفتكم بمعانيها وطرقها" ترجمه: ثمروار مجتد کے کسی قول پرانکاریا أے خطا کی طرف نبیت نہ کرنا، جب تک شریعت مطہرہ کی تمام دليلول پراحاطه نه كرلو، جب تك تمام لغتِ عرب جن پرشريعت مشتمل ہے پيچان نه لو، جب تك ان كے معانی أن كرات جان نه لو۔ اور ساتھ ہى فرماديا" و آنى لكم بذلك " بھلا

کہاںتم اور کہاں پیاحاطہ۔

(ميسزان الشريعة الكبري، فصل فيان ادعى احد من العلماء ذوق هذه الميزان ،جلد1،صفحه39،دارالكتب العلمية، بيروت)

استاد محترم مفتی قاسم قادری دامت بر کاتهم العالیه فرماتے ہیں: ''اگر ہر حدیث پر عمل کا دعوی ہے تو پھر غیر مقلداس صدیث پڑھل کریں ۔ حدیث سیجے بخاری میں ہے کہ نبی كريم صلى الله عليه وآله وسلم نے بياروں كواونىٹيوں كا دودھاور بييثاب بلايالہذا جب كوئى غير مقلد مدعی عمل بالحدیث بیار ہوتو اونٹنیوں کا دودھ اورپیشاب ملا کریئے۔ ہرگز کوئی نہیئے گا۔ تواب صدیث سیح پرعمل کا دعوی کہال گیا؟ یہی جواب ملے گا کہاس صدیث میں تاویل ہے اور ہم دوسری حدیث پڑمل کرتے ہیں جس میں پیشاب کے چھینٹوں سے بیچنے کا حکم ہے۔ جیے وہانی یہاں سیم حدیث کوتا ویل کر کے چھوڑ دیتے ہیں یونہی ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ جب نے ایک موقف اختیار کیا اور اسکے مقابلے میں ہمیں کوئی حدیث سیجے ملی تو ہم یہ کہیں گے کہ امام کو بھی بیحدیث معلوم تھی کیونکہ وہ زمانہ نبوی کے بہت قریب تھے اور ہر حدیث میں انتهائی بلندمقام رکھتے تھے لیکن ان کی نظر میں یقیناً اس سے زیادہ سچے حدیث موجود تھی اور اس حدیث میں تاویل تھی۔ای وجہ ہے ہم اس حدیث یرعمل نہیں کرتے تو پی حدیث کوچھوڑ کرامام کے قول پڑمل کرنانہیں ہے بلکہ ایک حدیث مؤول کوچھوڑ کراس زیادہ قوی حدیث پڑمل کرنا ہے جو مجتبد کی نظر میں تھی مگر ہماری نظروں میں نہیں ہے۔''

(رسائل قادريه اصفحه 378 مكتبه البلسنت افيصل آباد)

لہذائسی حدیث کے بظاہر خلاف امام ابوصیفہ کا قول ہواور ہمارے پاس اس قول کی کوئی دلیل نہ ہوتو اس میں ہمارا اپنا قصور ہے کہ ہم اس دلیل تک نہیں پہنچ یائے جس کی بنياد برامام ابوصيفه رحمة الله عليه نے فتوی ديا۔ صاحب مشکوة المصابح رحمة الله عليه مشکوة

شريف كمقدمه ين فرمات ين "ان رأيت احتلافا في نفس الحديث فذلك من تشعّب طرق الاحاديث ولعلى ما اطلعت على تلك الرواية التي سلكها الشيخ رضي الله تعالى عنه وقليلا ماتجد اقول ما وحدت هذه الرواية في كتب الاصول او وحدت حلافها فيها فأذا وقفت عليه فانسب القصور الي لقلة الدراية لا الى جناب الشيح رفع الله قدره في الدارين "مفتى احمد بإرخال يعمى رحمة الله عليه اس عبارت كاتر جمه وشرح بيان كرتے ہوئے فرماتے ہيں: "صاحب مصابح كوكسى استاد ہے وہ الفاظ ملے جوانہوں نے مصابیح میں لکھے مجھے وہ استاد اور وہ الفاظ نہ ملے بلکہ دوسری اسناد میں دوسرے الفاظ ملے۔ تو میں نے اپنی تحقیق شدہ عبارت نقل کی اس سے معلوم ہوا کہ اگر کسی محدث یا فقید کی حدیث ہم کونہ ملے تو اس میں ہمارا اپنا قصور ہے سنہیں کہاجا سکتا کہاں بزرگ نے غلطی کی ٔ دیکھوصا حب مشکوۃ نے مصابیح کی فقل کر دہ حدیث کو غلط نہ فر مایا بلکہ اپنے قصور علم کا اقر ارکیا یہ ہی ہم حنفی کہتے ہیں کہ اگر امام ابوصنیفہ قدس سرہ کے مسلک کی کوئی حدیث ہم کونہ ملے تو اس میں جاراقصور ہے نہ کہ حضرت امام کا صاحب مشکوۃ نے یہ بی سبق دیا لیعنی مصابح میں بعض احادیث وہ بھی ہیں جو مجھے کسی کتاب میں ملی ہی نہیں یااس کے خلاف ملیس تو میں نے وہ حدیث مشکوۃ شریف میں لکھ تو دی مگرساتھ ہی بیبھی لکھ دیا کہ مجھے بیرحدیث نہلی یا سکےخلاف ملی تو تم اس سے حضرت شیخ سے بدگمان نہ ہونا بلکہ مجھے قصور مند مجھنا کہ میر اعلم کم ہے۔ سبحان اللہ مید ہے ادب اے حفیواتم بھی میادب سيهوا گرتهبين كوئى ايسى حديث نه ملے جوحفرت امام كى سند ہے توسمجھوكہ بے علم يا كم علم ہم ہیں ہماری تلاش میں قصور ہے حضرت امام کی حدیث سیجے ہے۔"

(مرأة المناجيح، جلد1،صفحه18 انعيمي كتب خانه ،كجرات)

الحواس؟ بیمثال میری ایجادنہیں بلکہ علمائے کرام واولیائے عظام کا ارشاد ہے اور ان سے امام علام عارف بالتدسيدي عبدالوباب شعراني قدس سرة الرباني في ميزان الشريعة الكبرى میں نقل فر مائی اوراس کے مشابد دوسری مثال انگلیوں کے بوروں کی اپنے سے حضرت سیدی علی خواص رحمة الله تعالی علیہ ہے روایت کی ، بیام مام وہ ہیں جن کی اس کتاب متطاب ہے ای مسئلہ تقلید میں غیرمقلدان زمانہ کے معلم جدید میاں نذ برحسین دہلوی براہ اغواء سند لائے اوراس کتاب میں ان کی ہزار در ہزار قاہر تصریحوں سے کہ جہالات طاکفد کا پوراعلاج تَقْيِلُ آكُم بندكر كَيْ مُركياجائ شكايت كد ﴿ أَفَتُو فَمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُوونَ بسعض ﴾ تو كيا خدا كے كچھ حكمول يرايمان لاتے ہواور كچھ سے انكاركرتے ہو۔۔ بھلا مسائل اختلا فیه میںسب اقوال پر ایک وقت میںعمل تو محال عقلی \_ ہاں یوں ہوں کہ مثلاً آج امام کے پیچھےفاتحہ بردھی مگر یکل دین متین کےخلاف ہوا، کیاامام ابوصنیف رضی اللہ تعالی عنه کے نزویک مقتدی کوقراءت بعض اوقات میں ناجائز بھی حاشا بلکہ ہمیشہ، کیا امام شافعی كى رائے ميں ماموم ير فاتحدا حياناً واجب تھى حاشا بلكه دواماً توجونه دائماً تارك نه دائماً عامل وه دونوں قول کا مخالف و نافی پر ظاہر کدا ہجاب وسلب فعلی سلب وایجاب دوا می دونوں کا دافع و

رابعاً: جوامرایک مذہب میں واجب دوسرے میں حرام، مثلاً قراءت مقتدی تو عامل بالمذهبين في وتنين كوكياتهم دية موء آياات جميشدايخ حق مين حرام سمج ياجميشه واجب ياوفت عمل واجب ونت ترك حرام يا بالعكس ياجس ونت جوجا ب مسمجه يالبهي كجهزنه مستحجے یعنی واجب غیر واجب حرام غیر حرام کچھ تصور نہ کرے یا مذہب آئمہ یعنی واجب وحرام

منافی ،اب تو کھلا کہتم رفض وخروج دونوں کے جامع کہ چاروں میں سے کسی کے معتقد نہ کسی

اعتراض: تقليد شخصي ضروري نہيں ، درپيش مسله ميں جس كا چاہے قول لے ليا جائے یہی صحابہ کرام علیہم الرضوان اور تابعین سے ثابت ہے اور قرآن پاک میں بھی کسی ایک کی تقلید کوواجب نہیں کیا بلکہ علماء کی اتباع کوواجب کیاہے چنانچے فرمایا ﴿فَسُسَلُوٓ الْهُلَ الذُّكُو إِنْ كُنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ترجمه: تواليو كولم والوبي سے يوچھوا كرتمهيں علم نهور (الأنبياء ،سورت21، آيت7)

لہذاعام آ دمی قرآن کے حکم کے مطابق کسی بھی علم والے سے مسئلہ پوچھ کراس پر

جواب: تقليد تخص واجب ہے جس كو يتھيے دلاكل سے ثابت كيا كيا ہے۔ يہ اعتراض غیرمقلدوں کا کئی کتب میں مذکور ہے جس کا جواب یہاں الگ سے دیاجاتا ہے۔جس کا چاہے قول لے لیا جائے بیصراط متنقیم نہیں ۔امام احدرضا خان علیہ رحمۃ الرحمٰن فرماتے ہیں: ' چاروں مذہب حق ہیں اور سب دین متین کی شاخیس تو ایک ہی تقلید ہے گویا چہارم دین پڑمل ہوا بخلاف اس کے کہ بھی بھی ہرمذہب پر چلے کہ یوں سارے دین پڑمل ہوجائے گا۔اقول اوّلاً: بدأس مرموش كا جنوني خيال ہے جسے دربارشاہي تك جارسيد ھے رائے معلوم ہوئے رعایا کو دیکھا کہان کا ہرگروہ ایک راہ پر ہولیا اور اس پر چلا جاتا ہے مگر ان حفرات نے اسے بیجا حرکت مجھا کہ جب جاروں رائے بکساں ہیں تو وجہ کیا کہ ایک بی کواختیار کر کیجئے ، پکارتار ہا کہ صاحبو ہر مخص چاروں راہ پر چلے مگر کسی نے نہنی ، ناچار آپ ہی تا نا تننا شروع کیا،کوں مجرشر تی راستہ چلا پھرا سے چھوڑ ا، جنو بی کو دوڑا، پھراس سے بھی منہ موڑا ،غربی کو پکڑا پھراس سے بھاگ کرشالی پر ہولیا اُدھر سے بلیٹ کر پھرشر تی پر آر ہا تیلی کے سے بیل کو گھر ہی کوس پچاس۔عقلاء سے پوچھ دیکھوایسے کومجنوں کہیں گے یا سیجے

وونوں کے خلاف محض مباح جانے شقین اولین پر پی ظہر تاہے کہ حرام جان کرار تکاب کیایا واجب مان کراجتناب، اورش رابع پر دونول بیصری اجازت قصد فسق وتعمد معصیت ب اورش الث مثل رابع علم كلا ﴿ يُحِلُّونَه عَامًا وَّ يُحَرِّمُونَه عَامًا ﴾ ( أيك برس ات حلال تھہراتے ہیں اور دوسرے برس اے حرام مانتے ہیں۔) میں داخل ہونا کہ ایک ہی چیز كوآج واجب جان ليا كل حرام مان ليا پرسول پھر واجب تھبراليا، دين نه ہوا تھيل ہوا، يا كفار سوفسطائية عندبير كالميل كهجس چيز كوہم جواعتقاد كرليس وه نفس الامر ميں ويسي عي

شق خامس پریددونوں استحالے قائم کہ جب اجازت مطلقہ ہے تو عاماً شہراً ہوماً وركنار" يحلونه اناً و يحرّمونه اناً" ( ايك هرى اعطال همرات مين اوردوسرى گھڑی اسے حرام مانتے ہیں )لازم اور نیز وفت عمل اعتقاد حرمت، وفت ترک اعتقاد و جوب کی اجازت۔

رى شق سادس وه خود معقول نبيس بلكه صريح قول بالمتناقصين كه آ دى جب عمل بالمذهبين جائز جانے گا قطعاً فعل وترك رومانے گااس كاتھم اوراس مے منع بے مودہ ب معہذا پیش بھی استحالہ اولی کے حصہ سے سلامت نہیں اچھا تھم دیتے ہو کہ آ دمی نماز میں ایک فعل کرے مرخرداریہ نہ مجھے کہ خدانے میرے لیے جائز کیا ہے۔

لا جرم ش ہفتم رہے گی اور گل وہی کھلے گا کہ کل دین متین کا خلاف یعنی محصل جواز فعل وترک نگلا اور وہ وجوب وحرمت دونوں کے منافی ۔

بالجملة حضرات براوفريب ناحق جارول ندب كوحق جانئ كاادعا كرت اوراس دھوکے سے عوام بے چاروں کو بے قیدی کی طرف بلاتے ہیں۔ ہاں یوں کہیں کہ آئمہ

ابلسنت كيسب مذهبول مين يجهيجه بالتين خلاف دين محمدى صلى الله تعالى عليه وسلم بين الهذا ان میں تنہا ایک پرعمل ناجائز وحرام بلکہ شرک ہے لاجرم ہرایک کے ویٹی مسکے چن لیے جائیں اور بے دین کے چھوڑ دیتے جائیں۔"

(فتاوى رضويه،جلد27،صفحه591د،،رضافائونلديشن الاسور)

شاه ولى الله عقد الجيد مين لكصة بين "المرجح عند الفقهاء ان العامى المنتسب البي مذهب له مذهب فلاتحوز له مخالفته" ترجمه: فقهاء كنزويك ترجیح اے ہے کہ عامی جوایک مذہب کی طرف انتساب رکھتا ہے وہ مذہب اس کا ہوچکا اسے اس کا خلاف جائز جہیں۔

(عقدالجيد، باب پنجم اقسام مقلد ،صفحه 158،سطبوعه قرآن محل، كراجي) الموسوعة الفقهيد مي عي قال أحمد لو أن رجلا عمل بكل رخصة بقول أهل الكوفة في النبيذ ، وأهل المدينة في السماع ، وأهل مكة في المتعة ، كان فاسقا \_ وقال الأوزاعي من أحذ بنوادر العلماء حرج من الإسلام " ترجمہ:امام احدرضی الله تعالی عنفر ماتے ہیں کہ جو ہر رخصت برعمل کرے، نبیذ میں اہل کوف كا قول لے، ساع ميں اہل مدينه كا، متعدميں اہل مكه كا وہ فاسق ہے۔ امام اوز اعى رحمة الله عليه نے فرمايا جوعلاء كے ناورا قول لےوہ اسلام سے نكل كيا۔

(الموسوعة الفقهية الكويتية،جلد22،صفحه164، دارالسلاسل،الكويت) باقى يدكهنا كه صحابة كرام وتابعين رضى الله تعالى عنهم جس كاحياج تصقول ليتي تص يه مطلقا درست نہيں صحابہ كرام عليهم الرضوان اور تابعين كاشخص تقليد كرنا ثابت ہے۔جو صحابہ جس شہر میں ہوتا تھا وہاں اس کی طرف رجوع کیا جاتا تھا اور وہاں کے تابعین نے اس قول کو وليل بنايا\_شاهولى الله جمة الله البالغمين فرمات بين "فسم انهم تفرقوا في البلاد فصار

273

﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي اللَّارُضِ ﴾ ترجمه: اورزيين مين فساد بريانه كرو-"

(رسائل قادريه،صفحه350، كتبه البلسنت ،فيصل آباد)

استادصا حب نے بالکل بجافر مایا کیونکہ عصر حاضر میں الیک بے شار مثالیں موجود ہیں کہ لوگ ذاتی مفاد واتباع نفس میں ایسا کرتے ہیں جیسے ایک وقت میں تین طلاقیں دے · کرایے مولوی کے پاس جائیں گے جوایک طلاق ہونے کا فتوی دیدے ۔حضور صلی اللہ عليه وآله وللم في قرمايا" يأتى على الناس زمان يطلق الرجل المرأة، ثم يجحد طلاقها فيقيم على فرجها، فهما زانيان ما أقاما" ترجمه: لوكول برايك وقت ايما آئ گا كەشوېربيوى كوطلاق دے گا چراس طلاق ميں جھگزاكرے گا چر (بعدمصالحت) عورت ہے ہمبستری کرے گااور بیدونوں زانی ہوں گے۔

(مجع الزوائد، كتاب الفتن ، باب ثان في امارات الساعة ،جلد7،صفحه624، دار الفكر، بيروت )

اعتراض: کی مسائل میں امام کافتوی چھوڑ کرصاحبین کے فتوی پڑمل کیاجا تاہے پھرتقلید کا ہے کی رہی؟

جواب : صاحبین کے قول کو لینے دراصل امام اعظم ہی کا قول لینا ہے اور ان ہی كى اتباع بـ المرخل مين ب"قال أبو يوسف ما قلت قبولًا حالفت فيه أبا حنيفة، إلا وهو قول قد قاله أبو حنيفة ثم رغب عنه" ترجمه: امام الويوسف رحمة الله عليه نے فرمايا ميں نے جوقول كہاجس ميں امام ابوصنيف رحمة الله عليه كى مخالفت تھى وہ قول امام ابوصنيفه رحمة الله عليه بي كاتها جوانهون في فرمايا بهراس سے جھوڑ ديا۔

(المدخل المفصل لمذبب الإمام أحمد ،جلد1،صفحه15،دار العاصمة،جده) امام احدرضا خان عليه رحمة الرحن فرمات بين " "مارے علماء نے نص فرمائی ہے كهابيخ امام اعظم رضى الله تعالى عنه كے علاوہ كى تقليد بوقتِ ضرورت جائز ہے اور الله تعالى 272

كل واحد مقتدي ناحية من النواحي و كثرت الوقائع و دارت المسائل فاستفتوا فيها واجاب كل واحد حسب ماحفظه او استنبط يصلح للجواب اجتهد برأيه" ترجمه: صحابه كرام عليهم الرضوان شهرول مين متفرق مو كي اوران ان مين سے ہرایک اس جانب کا مقتدی و پیشوا بن گیا۔ اور بہت سے معاملے اور مسائل پیش آئے لوگوں نے فتوے یو چھنا شروع کئے تو ہرایک صحافی نے اپنی یادیا استنباط سے جواب دیا اور استنباط ے جواب نہ ملاتو اپنی رائے سے اجتہا دکیا۔

(رسائل قادريه،صفحه357،مكتبه اسلسنت،فيصل آباد)

البتة اس دور میں ایک مجتهد کوچھوڑ کر دوسرے مجتهد کے قول کولینا خواہش نفس کے كئے نہيں ہوتا تھا۔مفتی محمد قاسم قادری دامت بركاتهم العاليه فرماتے ہيں: "اسمدار بعدے زمانے کے لوگ بھی تقلید کرتے تھے کیونکہ اس زمانے میں مجہدین بکثرت تھے۔ کوف، مکه، مدیند اور دیگر بلاد اسلامیه میں مجتهدین تھے۔ امام تخعی،امام اوزاعی،سفیان توری،حسن بصری، فقهاء سبعه وغیره مشهورامام اورفقهیه تھے۔البته اس زمانه میں اور اُس زمانے میں فرق سے کہاس زمانے میں لوگوں میں دیا نتداری تھی لہذا اگر وہ ایک مجہد کوچھوڑ کرکسی دوسری مجتد کی اتباع کر لیتے تھے تو کوئی حرج نہ تھا۔ گر فی زمانددین میں دیا نتداری اٹھتی جا رہی ہے لوگ شریعت کی بجائے خواہش نفس کے پیروکار ہیں۔اگر آج ان کو میرچھوٹ مل جائے تو ہر کوئی مختلف اماموں کے آسان آسان مسائل کوچن کران پڑمل کر یگایا بھی ایک میں آسانی دیکھی تواس مسئلہ میں عمل کرلیا اور بھی دوسرے میں آسانی دیکھی تواس پڑھل کرلیا اوربیرام ہے کہ اتباع شریعت نہیں بلک اتباع نفس ہوگی ۔ لہذا فساد کے دروازہ کو بند کرنے كے لئے اب يہى حكم ہے كدايك معين امام كى بى تقليدكى جائے۔ كيونكد فرمان بارى تعالى ہے

امام سے باہر نہ ہونگے ، بلکہ امام کے اس طرح کے قول عام کے تبع رہیں گے" اذا صب الحديث فهو مذهبي" جب مديث يحج موجائة ومى ميراندب إبن شخه كى شرح ہداہی، پھر بیری کی شرح اشاہ پھرردالمختار میں ہے جب جدیث سیح ہواور مذہب کے خلاف ہوتو حدیث پڑمل ہوگا اور وہی امام کا بھی ند ہب ہوگا اس پڑمل کی وجہ ہے ان کا مقلد حفیت سے باہر نہ ہوگا اس لئے کہ خود امام سے بروایت سیجے میدارشاد ثابت ہیں کہ جب هديث يحيم مل جائے تو وہي مير المرہب ہے۔۔''

(فتاوى رضويه، جلد1، صفحه 113 - درضافائونڈيشن، الامور)

مفتی احدیارخان معمی رحمة الله علی فرماتے ہیں: "بیسوال بھی اٹھ گیا کہتم اپنے کو حفی پھر کیوں کہتے ہو۔ یوسفی یا محمدی یا ابن مبار کی کہو! کیونکہ بہت سی جگہتم ان کے قول پر عمل کرتے ہوامام ابوحنیفہ کا قول چھوڑ کر۔ جواب بیہ ہی ہوا کہ چونکہ ابو پوسف ومحمد وابن مبارک رحمهم الله تعالی کے تمام اقوال امام ابوطنیفه علیه الرحمة کے اصول اور قوانین بر بنے ہیں۔ لہذا ان میں ہے کسی بھی قول کو لینا درحقیقت امام صاحب کے قول کو لینا ہے جیسے حدیث پڑمل درحقیقت قرآن پر ہی عمل ہے کہ رب تعالیٰ نے اس کا حکم دیا ہے مثلاا مام اعظم رحمة الله عليه فرماتے ہيں: '' كه كوئي حديث سيح ثابت ہو جائے تو وہ ميرا ہي مذہب ہے۔'اب اگر کوئی محقق فی المذہب کوئی سیج حدیث پاکراس پیمل کرے تو وہ اس سے غیر مقلدنہ ہوگا بلکہ حفی رہے گا ۔ کیونکہ اس نے اس حدیث پرامام صاحب کے اس قاعدے ہے عمل کیا۔۔۔امام صاحب کے اس قول کا مطلب سی بھی ہوسکتا ہے کہ جب کوئی حدیث تستیح ثابت ہوئی ہے تو وہ میراند ہب بن یعنی ہرمسکلہ اور ہر حدیث میں میں نے بہت جرح قدح اور حقیق کی ہے تب اے اختیار کیا چنانچے حضرت امام کے یہاں ہرمسکد کی بوی چھان

نے فر مایا اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے وین میں تکی نہیں فرمائی۔ توامام صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کے دونوں شاگردوں (صاحبین) کے قول پڑمل کے بارے میں تھے کیا تر و دہوسکتا جبکہ ؤہ قول ظاہر الروایة کے ضمن میں ایک طرح کی ترجیح بھی دامن میں لئے ہوئے ہے، فقہاء میں ایک طرح کی ترجیح بھی دامن میں لئے ہوئے ہے، فقہاء نے تصریح فرمائی ہے کہ ند ہب میں امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قول کے ماسوا کوئی قول نہیں اور جوصاحبین یا ان میں کسی ایک کی طرف منسوب ہے تو وہ بھی امام اعظم رضی اللہ تعالی عنہ کا ہی قول ہے جوان ہے مروی ہوتا ہے اور بعض شاگر داس قول کو اپنا لیتے ہیں جیسا کہ اس کو آپ کے شاگر دول نے شدیدقسموں کے ذریعے ذکر فر مایا ہے کہ جبیبا کہ اس کور دالمحتار وغیرہ کتب میں بیان کیاہے،اوراللہ تعالیٰ آسانی پیدا کرنے کو پیند فرما تا ہے اورظلم اور ضرر کواسلام میں پیندنہیں فر ما تا ،اوراس کے در بار میں ہی زمانہ کے احوال کی شکایت ہے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔''

(فتازى رضويه،جلد12،صفحه501،رضافائونڈيشن،لاپور)

دوسراید کدامام کے قول کو چھوڑ کرصاحبین کے قول پڑمل کرنا و ہابیوں کا ہی رَ د ہے كه جو كہتے ہيں حفی صرف اپنے امام كا قول ليتے ہيں جبكه ہم حديث يا قوى دليل كى بنا پر صاحبین کے قول پر عمل کرتے ہیں۔امام احمدرضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں:"قول امام چھوڑنے کا ایک اور باعث ہے جواصحاب نظر کے لئے خاص ہے۔وہ سے کداس کی دلیل کمزور ہو،اقول (میں کہتا ہوں) یعنی ان حضرات کی نظر میں کمزور،ان کے لئے یہاں قول امام چھوڑنے کا جواز اس لئے ہے کہ انہیں اسی کی اتباع کا حکم ہے جوان پر ظاہر ہو، بارى تعالى كاارشاد ہےا ہے بصیرت والو! نظر واعتبار سے كام لو۔ اور تكلیف بقدر وسعت ہی ہوتی ہے، تو ان کے لئے جھوڑنے کے سواکوئی گنجائش نہیں ۔اور وہ اس کے باعث اتباع

كَجُيْتِ فِقَهُ مِنْ مُعَالِقِهُ مِنْ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُ

غديب بافي ندريا-

(تغسير مظهري استله اذا صح الحديث على خلاف مذبيه اجلد 2 اصفحه 64 مطبوعه اداره

اشاعت العلوم، دبلي)

كئى صحابه كرام عليهم الرضوان مجتهد تصليكن ديگرمصروفيات كى بناپرائے اصول وقواعد وضع نه ہوئے مفتی قاسم قادری دامت برکاتهم العالیہ فرماتے ہیں:'' خلفاء اربعہ افضل تصے اور فنم و فراست اور استنباط و استخراج میں زیادہ ماہر تھے مگر امور سلطنت میں مشغول اوراسلام کو در پیش عظیم مسائل کے حل میں مشغول تھے،اس لئے وہ ان چیزوں کی طرف ممل توجه نددے سکے اور انہوں نے اجتہاد کے اصول ندبتائے اور ان کے بیان کردہ مائل ہرشعبے کے بارے میں موجود نہیں،اس لئے ان کی تقلید نہیں کی جاتی ۔جبکہ ائمہ اربعہ کود وسرے امور میں مشغولیت نتھی للہذاوہ دن رات امت کی آسانی کے لئے اصول وقواعد وضع کرتے اور مسائل کا استخراج کرنے اور انہیں ابواب میں ترتیب دینے میں مشغول رہے۔اسلئے ان کےاصول اور فروع ہر باب میں موجود ہیں تو ان کی بیروی کی جاتی ہے۔ اسکی ایک مثال پہلے گزر چکی کہ بخاری کی حدیثیں کیوں پڑھی جاتی ہیں اور خلفاءار بعد کی حديثيں كيون نہيں پڑھى جاتيں حالانكەخلفاءار بعدافضل واعلم تھے۔''

(رسائل قادريه، صفحه 341، مكتبه السنت ، فيصل آباد)

اعتراض: کسی امام نے منہیں کہاجاری تقلید کی جائے۔

جواب: يه كهنا كه كيا جارول امامول نے اپنی تقليد كا حكم ديايانهيں؟ اگرنهيں ديا تو كس كے حكم سے تقليد كى جاتى ہے؟ بيسوال سراسر بيوقو في ہے له ائكمار بعد نے جو ہزاروں مسائل كالسنباط كيا ورايخ شاكر دول كوكهوائ ،توبيمسائل كهوان كاكيا مقصدتها؟ كيا صرف کلھوانے کا شوق تھا؟ ہرگزنہیں۔ ہر تقلمند جانتاہے کہ مسائل لکھانے اور بتانے کا مقصد

بین ہوتی تھی۔مجہدشا گردوں سے نہایت تحقیقی گفتگو کے بعدا ختیار فرمایا جاتا تھا۔ (جاء الحق، حصه 1، صفحه 28 نعيمي كتب خانه ، كجران)

اعتراض: تقليد صرف ائمار بعدى پرموقوف كيول ہے؟

جواب: اس کئے کدائمدار بعد ہی کے اصول وقواعد اور فروع وجزئیات محفوظ ہیں۔رسائل قادر پیدیں ہے:''ائمہار بعہ کےعلاوہ بھی بہت کیے مجتبد ہوئے ہیں مثلا خلفاء اربعه امام تخفی، امام اوزاعی وغیرہم - ان بقیہ مجہّدین کی تقلیداس لئے نہیں کی جاتی کہ ان کے مذاہب کے قواعد وفروع ہم تک نہیں پہنچیں اور نہ ہی فقہ کے ہر باب میں ان کی کتابیں موجود ہیں۔ جبکہ تقلید کی ضرورت ہر باب میں موجود ہے۔ لہذا جن اماموں کے اصول و قواعداور فروع وجزئیات ہر باب میں ملی ان ہی کی تقلید کی جاتی ہے اور جن مجتهدین کے اصول وقواعدا در فروع وجزئيات ہر باب بلكه كسى جھى باب ميں تفصيل ہے نہيں ان كى تقليد نہیں کی جاتی کر بے فائدہ ہے۔ (رسائل قادرید،صفحہ 348،سکتبہ اہلسنت،فیصل آباد) امام احدرضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: "زمانه تبع تابعين ومحدثين رحمهم الله تك جار مين حفر مذاهب ند تفا مجتهدين بكثرت تقي، جب اور مذهب مندرس موكة مذہب اہل حق ان چار میں محصور ہوگیا، اور بھی ہے کہ وہ بھی محل سے بوں ہی بیگانہ واجنبی

قاضی شاءاللہ پانی بی کمعمدین ومتندین طا كفدے ہیں تفسير مظهري میں لکھتے مين "اهـل السنة قدافترق بعد القرون الثلثة او الاربعة على اربعة مذاهب ولم يبق مذهب في فروع المسائل سوى هذه الاربعة" ترجمه: اللسنت تين يا جار قرن ك بعدان چار نداہب پر منقسم ہو گئے اور فروع مسائل میں ان مذاہب اربعہ کے سوا کوئی

ئے۔'' (فتاوی رضویہ ،جلد7،صفحہ705،رضافاتونڈیشن،الاسور)

وہ ان سے تجاوز نہ کریں ، تو اس کا افکار کرتے ہوئے عالم مدینہ نے فرمایا ایسامت کرولوگوں تک باتیں بہنچ چکی ہیں انہوں نے احادیث سنی ہیں روایات نقل کی ہیں اور جس قوم تک جو پہنچاانہوں نے اسے اختیار کر کے اس پڑمل پیرا ہو گئے پس لوگوں کو اس چیز پر چھوڑ دیجئے جو ہرشہروالوں نے اپنے لئے اختیار کرلی۔اے ابنِ سعد نے طبقات میں نقل کیا۔اس طرح کسی مجتبداورکسی عامی کوبھی اس چیز میں جومبتلا کی رائے پرچھوڑی گئی ہے دوسرے کے گمان کی تقلید پرمجبور نہ کیا جائے جبیبا کہ بحرالرائق وغیرہ میں بیان کیا ہے۔اس بنیا دیر حضرت عمر رضى الله تعالى عنه كِقُول "لا تحبرنا" (جمين خبرند دينا) كواس بات برمحمول كرنا مناسب نہیں کہ میرے نز دیک پانی زیادہ ہے اگر تمہارے نز دیک تھوڑا بھی ہوتب بھی تم میری رائے پڑمل کرواورسوال نہ کرو، بلکہ اس بنیاد پر بھی مفہوم ہیہ ہوگا کہ گمان کی انتباع سے روکا گیا مطلب بیر کداگر چیتم پانی کوتھوڑ اسمجھتے ہولیکن تنہیں اس کی نجاست کا لیقین نہیں پس ان ككلام كواس كى طرف يجيراجائ كاجو بمارى مرادب-" (فتاوى رضويه،جلد4،صفحه519،رضا فالونديشن،البور اعتراض: امام ابوصنیفه رحمة الله علیه نے اپی تقلید سے منع فرمایا ہے چنانچہ و

فرماتے ہیں" لا یحل لاحد ان یفتی بقولنا مالم یعلم من این قلنا "ترجمہ: کسی کے لئے ہار بےقول پرفتوی دیناروانہیں جب تک بینہ جان لے کہم نے کہاں سے کہا۔ (منحة الخالق على البحرا لرائق ،كتاب القضاء ،فصل يجوز تقليد من شَاء ،جلد 6،صفحه 369

جواب: اس پیش کرده دلیل کے ساتھ رہی ہے "وان لم یکن من اهر الاجتهاد لا يحل له ان يفتى الإبطريق الحكاية" ترجمه: اورا كرابل اجتباونه بوا کے لئے فتوی دینا جائز نہیں مگر نقل و حکایت کے طور پر فیوی دے سکتا ہے۔

یبی ہوتا ہے کہ لوگوں کو بیر مسائل در پیش ہوں تو ان سے معاونت حاصل کر کے عمل کریں۔ وہائی بھی کتابیں لکھتے اور چھاہتے ہیں کیا لوگوں کے ممل کے لئے لکھتے اور چھاہتے ہیں یا صرف صفحات کا مند کالا کرنے کے لئے ؟ کیا امام بخاری ومسلم وتر مذی ونسائی وابن ماجه، ابو داؤد نے اپنی اپنی کتابول کو پڑھنے اور اپنے اشنباط کردہ مسائل پڑمل کا حکم دیا ہے؟ ہرگز نہیں لیکن اس کے باوجود وہائی اندھادھندان کی تقلید کرتے ہیں۔امام یجی بن معین، ابن حجر عسقلانی ،سعید بن قطان وغیرہ نے اساء الرجال میں اپنی تقلید کا حکم دیا ہے صرف انہوں نے تو لوگوں کے سامنے بیان کیا اور لکھا ہے۔ ہر مجھدار جانبا ہے کہان کے بیان کرنے کا مقصد یہی ہے کہ لوگ ان کی باتوں کو مانیں اور اس کے مطابق عمل کریں۔ یونہی ائمهار بعدنے مسائل استنباط کئے ، لکھے اور کھوائے اور بیان کئے تو یقیناً یہی مقصدتھا کہلوگ ان مسائل مين ان كى ييروى كريس ورسائل قادريه، صفحه 352 مكتبه البلسنت وفيصل آباد) البته كسى مجتهد نے اپنى تقليد كرنے كى ترغيب نه دى اور نه اپنى تقليد سے كسى كو روكا \_ امام احد رضاخان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں:"اس كا جواب مجھ پر يوں ظاہر ہوا كه سی مجہد کوحی نہیں پہنچنا کہ کسی دوسرے مجہد کواپنی تقلید کی ترغیب دے اور اسے اس کے این مذہب برعمل کرنے سے رو کے یہی وجہ ہے کہ مدینہ کے عالم (امام مالک رحمة الله علیہ) نے ہارون الرشید کی بات مانے سے انکار کردیا جب اس نے مؤطا کو کعبۃ اللہ کی ویوار پراٹکانے اورلوگوں کواس برعمل کی ترغیب وسینے کی اجازت طلب کی۔ عالم نے فر مایا ایسانه کرورسول اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم کے صحابہ نے فروع میں اختلاف کیا اور مختلف شہروں میں پھیل گئے اور ہرایک حق پر ہے۔ یہ بات حلیہ میں ابوقعیم سے مروی ہے۔ اور جب منصور نے مختلف شہروں میں انکی کتابیں جیسیخے اورمسلمانوں کو حکم دینے کاارادہ کیا کہ

عَدِينَ فِقَ اللَّهِ اللَّ

ونحوهما يحتار قولهما لاحتماع المتاحرين على ذلك وفيما سوى ذلك قال بعضهم يتخير المجتهد ويعمل بما افضى اليه رأيه وقال عبدالله بن المبارك يأخذ يقول ابي حنيفة رحمه الله تعالى "ترجمه: الرمسكمين بهار اتمرك ورميان اختلاف بتواگرامام ابوحنیفه رحمه الله تعالی کے ساتھ ان کے صاحبین میں نے کوئی ایک ہیں تو ان ہی دونوں حضرات (امام اور صاحبین میں سے ایک ) کا قول لیا جائے گا کیوں کہ ان میں شرطیں فراہم واور دلائل صواب مجتمع ہیں۔اگر اس مسئلہ میں صاحبین امام ابوحنیفہ رحمہ الله تعالی کے برخلاف ہیں تو یہ اختلاف آگر عصر و زمان کا اختلاف ہے جیسے گواہ کی ظاہری عدالت پر فیصلہ کا تھم ، تو صاحبین کا قول لیا جائے گا کیونکہ لوگوں کے حالات بدل چکے ہیں ، اور مزارعت ، معاملت اور ایسے ہی دیگر مسائل میں صاحبین کا قول اختیار ہوگا کیونکہ متاخرین اس پراتفاق کر چکے ہیں،اوراس کے ماسوامیں بعض نے کہا کہ مجتد کواختیار ہوگا اور جس نتیج تک اس کی رائے پنیچ وہ اس پڑمل کرے گا ، اور عبداللہ بن مبارک نے فرمایا که ابو حنیفه رحمة الله تعالی کا قول لے گا۔

(فتاوي قاضي خان، فصل في رسم المفتى،جلد1،صفحه2،نو لكشور، لكهنؤ) الموسوعة الفقهيد مين مي والأصب عند الحنفية أن المجتهد في المذهب من المشايخ الذين هم أصحاب الترجيح لا يلزمه الأخذ بقول الإمام على الإطلاق ، بـل عـليه النظر في الدليل وترجيح ما رجح عنده دليله ، فإن لم يكن كذلك فعليه الأحذ بأقوال أئمة المذهب بترتيب التزموه ، وليس له أن يحتار ما شاء وكذا صرح الحنفية والشافعية والحنابلة بأنه ليس له أن يتخير في مسألة ذات قولين ، بل عليه أن ينظر أيهما أقرب إلى الأدلة أو قواعد مذهبة فيعمل به ،

(منحة الخَّالق على البحرا لرائق ، كتاب القضاء ، فصل يجوز تقليد من شاء، جلد 6، صفحه 369 ،

لبذاامام اعظم رحمة الله عليه كافر مان مجتهدين كے لئے ہے۔ اسى لئے اصحاب ترجیح امام اعظم اورصاحبین کے دلائل کو دیکھتے ہیں جو دلائل زیادہ مضبوط ہواس پرفتوی دیتے بي علامة شامى فرمات بين "واذا افتى المشائخ بخلاف قوله لفقد الدليل في حقهم فنحن نتبعهم اذهم اعلم" ترجمه:جبمشان نبعهم فاحن نتبعهم اذهم اعلم" ترجمه: کی وجہ سے جوان کے حق میں شرط ہے، قول امام کے خلاف فتوی دے دیا تو ہم ان ہی کا اتباع کریں گے اس لئے کہ انہیں زیادہ علم ہے۔

(منحة الخالق على بحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخ، جلد 2، صفحه 269 ، ايج

شرح عقو درسم المفتى مي ب "اذالم يوجد للامام نص يقلهم قول ابي يوسف ثم محمد الخ قال والظاهر ان هذا في حق غير المحتهد اما المفتى المجتهد فيتخير بما يترجع عنده دليله " ترجمه: جبامام كى كوئى نص ند ملي توامام ابو یوسف کا قول مقدم ہوگا پھرامام محمد کا مظاہر ہے کہ یہ غیر مجہد کے حق میں ہے، رہامفتی مجہد توبیاے اختیار کرے گاجس کی دلیل اس کے نزد یک رائج ہو۔

(شرح عقود رسم المفتى من رسائل ابن عابدين، جلد1، صفحه 27،سمپيل اكيد مي لامور) المام قاضى خان عليه رحمة الله لكهة بي "فان كانت المسألة مختلفا فيها بين اصحابنا فانكان مع ابي حنيفة رحمه الله تعالى احد صاحبيه يؤخذ بقولهما لوفور الشرائط واستحماع ادلة الصواب فيهما وان حالف ابا حنيفة رحمه الله تعالى صاحباه في ذلك فانكان احتلافهم احتلاف عصروزمان كالقضاء ببظاهر العدالة يأخذ بقول صاحبيه لتغير احوال الناس وفني المزارعة والمعاملة

شیخ عصام سے امام اعظم کی مخالفت عمل میں آئی ،ابیابہت ہوتا کہ وہ قول امام کے برخلاف فتوی دیتے کیونکہ انہیں دلیل امام معلوم نہ ہوتی اور دوسرے کی دلیل ان کے سامنے ظاہر الموتى تواسى يرفتوى ديت- " (فتارى رضويه، جلدا، صفحه 97، رضافائون ليسن، السود)

اور ہر گزیھی غیرامام کے قول کی ترجیج پرائمہ ترجیج کا اجماع نظر ندآئے گا مگرالی صورت میں جہاں اختلاف زمانہ کی وجہ ہے مصلحت تبدیل ہوگئی ہو۔

اعتراض:عصر حاضر کے اکثر فال ی میں فال ی رضوبہ اور بہار شریعت کے حوالے ہوتے ہیں۔حالانکہ فتوی میں قرآن وحدیث سے دلائل کے ساتھ امام اعظم رحمة الله عليه کے اقوال ہونے جاہئیں جن کی تقلید کی جاتی ہے۔

جواب: مفتیان کرام قرآن وحدیث سے بھی فتوی دیتے ہیں ،جس مسلد کی صراحت قرآن وحدیث میں نہ ہوا ہے فقہ فی کی کتب سے طل کیاجا تا ہے۔ فقہ فنی میں امام اعظم رحمة الله عليه كے ہى اقوال ہيں ،اس كے ساتھ ديگر مجتهدين اور راج مرجوح اقوال ندكورين من فقد فقي مين روالحتار، عالمكيري، البدائع الصنائع، ألمبسوط، فتح القدير، وغيره كتب كى طرح بهارشر بعت اور فقاؤى رضوبيه معتبرترين كتب بين \_ فقاؤى عالمكيرى مين كئ سال لگا كرمفتي بداقوال التطفي كئے گئے اور علامہ شامی رحمة الله علیہ نے مسائل کی علتیں بیان كیں، راجح ومرجوح اقوال بتائے، اس طرح بہارشریعت میں اختصار کے ساتھ مفتی ہراقوال ا کٹھے کئے گئے، فالوی رضوبید میں مفتی بہاقوال کے ساتھ ،مسائل میں تطبیق ،جدید مسائل کو اصول وضوابط کے تحت حل فر مایا گیا۔ المختصر ہر بعد میں آنے والی کتاب پہلی کتب کی تسہیل ہوتی رہی یہی سنتِ اسلاف ہے۔ امام عارف بالله سیدی عبدالوہاب شعرانی قدس سرد الرباني كتاب متطاب ميزان الشريعة الكبرى مين فرمات بين "مافيصل عالم مااحمل

قال ابن عابدين صرح بذلك ابن حجر المكي من الشافعية ونقل الإحماع عليه" ترجمه: احناف كزويك زياده محيح بيب كمشائخ مجتهد في المذب جواصحاب ترجيح ہیں ان پرلاز منہیں کہ کہ وہ مطلقا امام کا قول لیں بلکہ دلیل پرنظر کریں اور جوان کے نز دیک راجح ہواہے ترجیح دیں۔اگران کو دلیل نہ ملے تو بیائمہ مذاہب میں سے بالتر تیب قول کو لیں۔ان کے لئے پیجائز تہیں کہ جس کا چاہیں قول لے لیں (یعنی امام ابوحنیفہ، صاحبین وغیرہ میں ہے جس کا جا ہیں قول لے لیں بلکہ پہلے امام ابوحنیفہ، پھرامام بوسف پھرصاحبین ینچ تک کابالتر تیب قول لیں )۔اس طرح احناف،شوافع ،حنابل نے صراحت کی کسی مسئلہ میں دوقول ہوں تو اختیار نہیں جس کو جاہیں لے لیس بلکہ دیکھا جائے کہ س کا قول دلائل و قواعد مذہب کے زیادہ قریب ہے، اس برعمل کیا جائے۔ ابن عابدین علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ابن جحر کمی رحمۃ اللہ علیہ نے شوافع سے اس کی صراحت کی اوراس پراجماع نقل كيا- (الموسوعة الفقهية الكويتية، جلد32، صفحه 29، دار الصفوة ، مصر)

امام احدرضا خان عليه رحمة الرحمٰن فرماتے ہيں: '' حاوی نے ليھيج کی کداگرامام اعظم ایک جانب ہوں اور صاحبین دوسری جانب تو توت دلیل کا اعتبار ہوگا،اس کے بعدوہ بوں رقم طراز ہیں اگر بیسوال ہو کہ مشائخ کو بیہ جواز کیسے ملا کہ وہ امام اعظم کے مقلد ہوتے ہوئے ان کا قول جھوڑ کر دوسرے کے قول پر فتوی دیں ؟ تو میں کہوں گا کہ بیاشکال عرصہ درازتک مجھے در پیش رہا اوراس کا کوئی جواب نظر ندآیا ، مگراس وقت ان حضرات کے کلام ے اس اشکال کا پیمل مجھ میں آیا کہ حضرات مشائخ نے ہمارے اصحاب سے بدارشادہ اللہ فرمایا ہے کہ سی کے لئے ہمار ہے تول پرفتوی دیناروانہیں جب تک اسے سیکم نہ ہوجائے کہ ہماراما خذاور ہمار ہے تول کی دلیل کیا ہے، یہاں تک کہ سراجیہ میں منقول ہے کہ ای وجہ

مجتهدین اگرمجملات حدیث کی تفصیل نه فرماتے حدیث یونهی مجمل رہ جاتی، اسی طرح ہارے زمانے تک ، تواگر یہ ہیں کہ حقیقت اجمال سب میں سرایت کئے ہوئے ہے تونہ متون کی شرح لکھی جاتی نہ ترجے ہوتے نہ علماء شرحوں کی شرح (حواشی) لکھتے۔ (ميزان الشريعة الكبري،فصل وممايدلك على صحة ارتباط جميع اقوام علماء الشريعة

،جلد1،صفحه37،مصطفى البابي مصر)

امام احد رضا خان عليه رحمة الرحمن فرمات بين: "اب يبين ويكهي كدكت ظاهرالروابية ونوادرائمة تحيس بهركتب نوازل ووافعات تصنيف فرمائي كئيس بهرمتون وشروح وحواثی وفال ی وفاً فو قاً تصنیف ہوتے رہے اور جرآ سندہ طبقہ نے گزشتہ پراضافہ کے اور مقبول ہوتے رہے کہ سب ای اجمال قرآن وسنت کی تفصیل ہے۔نصاب الاحتساب وفاؤى عالمكيرى زمانه سلطان عالمكيرانارالله تعالى برمانه كى تصنيف بين ان ميس بهت ان جزئيات كى تضريح ملے كى جوكتب سابقد ميں نہيں كدوہ جب تك واقع ہى نہ ہوئے تھے، اور کتب نوازل وواقعات کا توموضوع ہی حوادث جدیدہ کے احکام بیان فرمانا ہے اگر کوئی تخض ان کی نسبت کے کہ صحابہ تابعین ہے اس کی تصریح دکھاؤیا خاص امام اعظم وصاحبین کی نص لا وَ تو وہ احمق مجنون یا گمراہ مفتون ، پھر عالمگیری کے بھی بہت بعداب قریب ز مانہ کی كتابين فتاذي اسعديه وفتاذي حامديه وطحطاوي على مراقي الفلاح وعقو دالدريه وردالحتار ورسائل شامی وغیر ما کتب معمدہ ہیں کہ تمام حنفی دنیامیں ان پراعماد ہور ہاہے دواول کے سوامیسب تیرہویں صدی کی تصنیف میں مانعین بھی ان سے سندیں لاتے ہیں ان میں صد ہاوہ بیان ملیں گے جو پہلے نہ تھ اور مانعین کے یہاں تو فتال ک شاہ عبدالعزیز صاحب بلکہ مائة مسائل واربعین تک براعماد مور ماہے ۔ کیا مائة مسائل واربعین کےسب جزئیات كى تضريح صحابه وتابعين وائمه توبهت بالابين عالمكيرى وردالحتار تك كهين دكھا سكتے بين اب

في كلام من قبله من الادوار الاللنور المتصل من الشارع صلى الله تعالى عليه وسلم فالمنة في ذلك حقيقة لرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم الذي هو صاحب الشرع لانه هوالذي اعطى العلماء تلك المادة التي فصلوا بهاما اجمل فيي كلامه كما ان المنة بعده لكل دورعلي من تحته فلوقدر ان اهل دورتعدوا من فوقهم الى الدورالذي قبله لانقطعت وصلتهم بالشارع ولم يهتدوا لايضاح مشكل ولاتفصيل مجمل، وتامل يااخي لولاان رسول الله صلى الله تعالي عليه وسلم فصل بشريعته مااحمل في القران لبقى القران على احماله كما ان الائمة المحتهدين لولم يفصلوا ما احمل في السنة لبقيت السنة على احمالها وهكذا الى عصرناهذا، فلولاان حقيقة الاجمال سارية في العالم كلّه ماشرحت الكتب ولاترجمت من لسان الى لسان ولاوضع العلماء على الشروح حواشى كالشروح للشروح"رجمه: جسكى عالم في اينے سے يملے زمانے کے سی کلام کے اجمال کی تفصیل کی ہےوہ اسی نور سے ہے جوصاحب شریعت صلی اللہ تعالیٰ عليه وسلم سے اسے ملا تو حقيقت ميں رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم مى كاتمام امت پراحسان ہےانہوں نے علماء کو بیاستعداد عطافر مائی جس سے انہوں نے مجمل کلام کی تفصیل کی ۔ یونمی ہرطبقدائمہ کا بیے بعد والوں پراحسان ہے اگر فرض کیا جائے کہ کوئی طبقدا ہے ا گلے پیشواؤں کوچھوڑ کران سے اور والوں کی طرف تجاوز کرجائے توشارع علیہ الضلوة والسلام سے جوسلسلہ ان تک ملاہوا ہے وہ کٹ جائے گا اور بیسی مشکل کی توضیح مجمل کی تفسير پرقا درنه ہوں گے۔ برا درم! غور کر اگر رسول الله صلی الله تعالیٰ علیه وسلم اپنی شریعت ے مجملات قرآن عظیم کی تفصیل ندفر ماتے قرآن عظیم یونہی مجمل رہ جاتا۔ اسی طرح ائمہ

(فتاوى رضويه،جلد1،صفحه109،رضافائوناليشن،الابور)

امام احدرضا خان عليه رحمة الرحل سے سوال ہوا ' كيافرماتے ہيں علمائے دين اس مسئلہ میں کہ آپ نے پہلے میرے سوال کے جواب میں تحریفر مایا تھا کہ امام کے برابر تین مقتدی ہوجائیں گے تو نماز مکر وہ تحریمی ہوگی ، ایک حافظ صاحب کہ آ دمی ذی علم ہیں وہ کہتے ہیں کہ جناب مولوی صاحب نے جوحوالہ دیاہے وہ درمختار کے متن سے نہیں بلکہ شرح سے ہاور چاہتے ہیں کداصول سے جواب تحریر فرمادیں۔ بینواتو جروا۔"

الجواب: "بيد مطالبه سخت عجيب ہے در مخارتو شرح ہى كانام ہے، كياشروح معتبرنہیں ہوتیں یا ان میں درمخار نامعتبر ہے یامتن میں شرح کے خلاف ککھا ہے اور جب کیجھنہیں تو ایسا مطالبہ اہل علم کی شان ہے بعید۔ درمختار بحرِ علم کی وہ درمختار ہے کہ جب سے تصنیف ہوئی مشارق ومغارب ارض میں فتوائے ندہب حنفی کا گویا مدار اس کی تحقیقات عاليه وتدقيقات غاليه پر بهوگيا، الله عز وجل رحمت فرمائے علامه سيدابن عابدين شامي پر كه قرمات بين "ان كتاب الدرالمختار، شرح تنوير الابصار، قدطار في الاقطار وسار في الامصار وفاق في الاشتهار على الشمس في رابعة النهار، حتى اكب الناس عليه وصار مفزعهم اليه وهوالحرى بان يطلب ويكون اليه المذهب، فانه الطراز المذهب في المذهب، فلقد حوى من الفروع المنقحة والمسائل المصححة، مالم يحوه غيرمن كبارالاسفار ولم تنسج على منواله يدالافكار " خلاصه يدكه درمخارن تمام عالم مين آفاب حاشت كي طرح شهرت يائي ، مخلوق بهمتن اس ہے گرویدہ ہوکرا بے مہمات میں اس کی طرف التجالائی۔ یہ کتاب اس لائق ہے کہ اسے مطلوب بنا کیں اوراس کی طرف رجوع لا کیں کہ بیددامن مذہب کی زرنگار گوٹ ہے، وہ کھیج

ان کے بعد بھی ریل، تار، برقی، نوٹ، منی آرڈر، فوٹوگراف وغیرہ وغیرہ ایجادہوئے اگر کوئی شخص کے کہ صحابہ تابعین یاامام ابوحنیفہ یابیہ نہ سمی مداسیہ یادر مخاریا بیہ بھی نہ سمی عالمگیری وطحطاوی وردامحتار یابیسب جانے دوشاہ عبدالعزیز صاحب ہی کے فتاوے میں وكهاؤ، تواح مجنون سے بہتر اوركيالفظ كہاجا سكتا ہے؟ ہاں اس مث دهرى كى بات جدا ہے کہ اینے آپ تو تیرہویں صدی کی اربعین تک معتبر جانیں اوردوسروں سے ہرجز سی پرخاص صحابہ وتابعین کی سند مانگیں۔خطبہ میں ذکر عمین شریفین حادث ہے مگر جب سے حادث ہے علماء نے اس کے مندوب ہونے کی تصریح فر مائی ، در مختار میں ہے " بندب ذکر التخلفاء الراشدين و العمين "خطبه ميل جارون خلفاء كرام اوردونون عم كريم سيدالانام عليه الصلوة والسلام كاذكر فرما نامتحب ب- "

(فتازى رضويه ،جلد26،صفحه502،رضافائونڈيشن،لامور)

لبذا بهارشر بعت اور فقاؤى رضوبه ميس مذكور مسائل امام اعظم رحمة الله عليه اور دیگراحناف مجہدین کے ہیں۔امام احمد رضا خان علیہ رحمۃ الرحمٰن فرماتے ہیں: ''ایک حقیقی فتوی ہوتا ہے ، ایک عرفی فتوائے حقیقی یہ ہے کہ دلیل تفصیلی کی آشنائی کے ساتھ فتوی دیاجائے۔ایے بی حضرات کو اصحاب فتوی کہاجا تا ہے ادراس معنی میں یہ بولا جاتا ہے کہ فقيه ابوجعفر، فقيه ابوالليث اوران جيسے حضرات رحمهم الله تعالى نے فتوى ديا، اور فتوائے عرفی سيد ہے کہ اقوال امام کاعلم رکھنے والا اس تفصیلی آشائی کے بغیران کی تقلید کے طور پرکسی نہ جاننے والے کو بتائے۔جیسے کہاجا تا ہے فقاوی ابن تجیم ، فقاوی غزی ، فقاوی طوری ، فقاوی خیریہ، اسی طرح زمانه ورتبه میں ان سے فروتر فتاؤی رضوبیة تک چلے آئے، اللہ تعالی اسے اپنی رضا کا باعث اورا پنالسند يده بنائے، آمين! - "

وتنقیح کے مسائل جمع ہیں کہ بڑی بڑی کتابوں میں مجتمع نہیں، آج تک اس انداز کی کتاب

سجان الله! کیاایی کتاب اس قابل ہے کداس کاارشاد بلاوج محض قبول نہ کریں، خیر فتح القدریومعتر ہوگی جس کے مصنف امام جمام محقق علی الاطلاق کمال الدین محدین الہمام قدس سرہ وہ امام اجل ہیں کدان کے معاصرین تک ان کے لئے منصب اجتہاد ثابت كرتے تھ "كساذكره فسى ردالمحتار" (جيماكردوالحتارين اسكاذكر کیا گیاہے۔) تبیین الحقائق تو مقبول ہوگی جس کے مصنف امام اجل فخر الدین ابو محرعثان بن علی زیلعی شارح کنز ہیں جن کی جلالت شان آفتاب نیمروز سے روش تر ہے۔ بیامام محقق علی الاطلاق سے مقدم اور ان کے متند ہیں، کافی ،امام تسفی تو معتمد ہوگی جس کے مصنف امام بركة الانام حافظ الملة والدين ابوالبركات عبدا للدبن محمود سفى صاحب کنزالدقائق ہیں۔سب جانے دو ہداریجی ایسی چیز ہے جس کے اعتماد واستناد میں کلام ہو شکے بیسب اکابرآ ممد تصری فرماتے ہیں کہ جماعت رجال میں امام کا قوم کے برابر بوناحرام ومروة ح يكى ب، بداييس ب "محرم قيام الامام وسط الصف" امام كاصف كورميان كر ابونا حرام ب-" (فناوى رضويه ،جلد7،صفحه 210، رضافاتونليشن الابور) اگر کوئی ایسا مسکلہ در پیش ہوجس کی صراحت حفی کتب میں مذکور نہ ہوتو اپنے ہے زیادہ علم والوں کی امتاع کرنے کی اجازت ہے۔ آج کل علماء کی اکثریت مسائل میں اعلیٰ حضرت مجدودين وملت مولانا شاه احدرضا خان عليه الرحمة اورصدر الشريعة مولانا امجرعلى اعظمی علیہ الرحمة کے فتال ی پڑمل کرتی ہے کیونکہ یہ بزرگ علم وتقوی میں اپنے زمانے کے تمام علماء پر فائق تھے۔احادیث واسلاف سے ثابت ہے کدور پیش مسئلہ میں زیادہ علم والے

اور متقی عالم کی طرف رجوع کیاجائے۔نسائی شریف میں ہے حضرت عبداللہ بن مسعودرضی الله تعالى عندقر مات بين" فليقض فيه بما في كتاب الله فإن جاء أمر ليس في كتاب الله فليقض بما قضي به نبيه فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولم يقض به نبيه صلى الله عليه و سلم فليقض بما قضى به الصالحون "رجم: الك مطابق فیصله کرجوقرآن پاک میں ہے اگر کوئی ایسامئلہ در پیش ہوجسکی صراحت قرآن پاک میں نہیں جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فیصلہ فرمایا اس کے مطابق فیصلہ کر، اگر کسی مسلمين قرآن وسنت سے پھھ نہ مطابق صالحين نے جوفيصله فرماياب كمطابق فيصله كر۔ (سنن نسائي، كتاب القضاء، الحكم باتفاق أبل العلم، جلد 8، صفحه 230، مكتب المطبوعات

مشكلة تشريف كي حديث بإك ب "وعن ابن مسعود قال من كان مستنا فليسس بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة" ترجمه: حضرت ابن مسعووس فر ماتے ہیں جوسیدهی راہ جانا جاہتا ہے وہ وفات یافتہ بزرگوں کی راہ چلے کہ زندہ پرفتنہ ہے

(مشكونة المصابيح، كتاب الايمان ،باب الاعتصام بالكتاب والسنة، جلد 1، صفحه 42، المكتب

ابن قيم في المحاج "وقال محمد بن الحسن يجوز للعالم تقليد من هو اعلم منه "ترجمه جمر بن حسن نے كہاعالم كاابنے سے زيادہ علم والے كى تقليد كرنا جائز ہے۔ (إعلام الموقعين عن رب العالمين، جلد2، صفحه 229، مكتبة الكليات الأزبرية، مصر، القابرة) الحمد لله عز وجل! مير ، مرشد كامل مولانا الياس عطار قاوري وامت بركاتهم العاليد في مسائل مين فالوى رضويدو بهارشر بعت كى طرف رجوع كااياد بن ويا ب كداس کے فوائد و ثمرات بہت مرتبہ دیکھنے میں آئے ہیں فتوی نولی میں جب عربی کتب کے

(4) تعامل (5) کوئی اہم مصلحت جس کی تخصیل مطلوب ہے (6) کوئی بڑا مفسدہ جس کا ازالہ مطلوب ہے۔

پیاس کئے کہ صورتوں کا استفاء حرج کا دفعیہ، ایسی دینی مصلحتوں کی رعایت جو کسی ایسی خرابی ہے خالی ہوں جو ان ہے بڑھی ہوئی ہے، مفاسد کو دور کرنا ، عرف کا لجاظ کرنا ، اور تعامل پر کار بند ہونا یہ سب ایسے قواعد کلیہ ہیں جو شریعت ہے معلوم ہیں۔ ہرامام ان کی جانب مائل ان کا قائل اور ان پراعتاد کرنے والا ہی ہے۔ اب اگر کسی مسئلے میں امام کا کوئی صرح کے تعمم مرہا ہو پھر تھم تبدیل کرنے والے ندکورہ امور میں ہے کوئی ایک پیدا ہوتو ہمیں قطعا سے یعین ہوگا کہ بیامراگر ان کے زمانے میں بیدا ہوتا تو اُن کا قول اس کے تقاضے کے مطابق ہی ہوتا اسے رو نہ کرتا اور اس کے برخلاف نہ ہوتا ایسی صورت میں ان سے غیر منقول تول مضروری پڑمل کرنا ہی دراصل ان کے فول پڑمل ہے ، ان سے نقل شدہ الفاظ پر جم جانا ان کی بیردی نہیں۔''

مسلم اور نسائی شریف کی حدیث پاک ہے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا" لا تمنعوا اماء الله مساجد الله "ترجمہ: الله کی بندیوں کومسجدوں سے ندروکو۔ (صحیح مسلم ، کتاب الصلوة باب خروج النساء --جلد 1، صفحہ 326، دار إحیاء الترات العربی عدوت)

اس کے باوجود ائمہ کرام نے جوان عور توں کو مطلقا اور بوڑھی عور توں کو صرف دن میں مسجد جانے سے منع فرمایا ، پھر سب کے لئے ممانعت عام کردی ۔ بیرسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے اس قول ضروری پھل کے تحت کیا جوام المونین حضرت صدیقہ رضی اللہ تعالی اللہ تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے متفاد ہے "لو ان رسول الله صلی الله تعالی علیه و سلم رأی من النساء مارأینا لمنعهن من المسجد کما منعت بنو اسرائیل

290

ساتھ فقافی رضویہ و بہارشر بعت کوسا منے رکھتے ہیں تو بہت رہنمائی ملتی ہے کہان دونوں کتب میں مفتی بہاقوال ہیں۔

#### اعتراض: ایک فعل مبھی نا جائز اور مبھی جائز ہوتا ہے۔

جواب: ایک فعل کا مجھی جائز ہونامجھی ناجائز ہونا منافی فقہ نہیں بعض مسائل کا علم تغير زمانه كي وجه سے تبديل موجاتا ہے۔ امام احد رضا خان عليه رحمة الرحل فرماتے بين: "قول كي دوسمين بين (1) قول صوري (2) قول ضروري ـقول صوري وه جوكسي نے صراحةً کہاا دراس نے قل ہوا ، اور قول ضروری وہ ہے جے قائل نے صراحةً اور خاص طور پرند کہا ہومگر وہ کسی ایسے عموم کے شمن میں اس کا قائل ہوجس سے ضروری طور پر بیچکم برآ مد ہوتا ہے کہ اگر وہ اس خصوص میں کلام کرتا تو اس کا کلام ایبا ہی ہوتا ، بھی حکم ضروری ، حکم صوری کے خلاف بھی ہوتا ہے۔ ایسی صورت میں تھم صوری کے خلاف تھم ضروری راج وحا کم ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ صوری کولیٹا قائل کی مخالفت شار ہوتا ہے اور حکم صوری چھوڑ کر تحکم ضروری کی طرف رجوع کو قائل کی موافقت یا اس کی پیروی کہا جا تا ہے،مثلا زید نیک اورصالح تھاتو عمرونے اپنے خادموں کوصراحة علامية زيد كى تعظيم كاحكم ديا اور بار باران كے سامنے اس حکم کی تکرار بھی کی اور اس ہے ایک زمانہ پہلے ان خدام کو ہمیشہ کیلئے کسی فاسق کی تکریم ہے ممانعت بھی کر چکا تھا۔ پھر کچھ دنوں بعد زید فاسق معلن ہوگیا،اب اگر عمر و کے خدام اس کے مکرر ثابت شدہ صریح حکم پرعمل کرتے ہوئے زید کی تعظیم کریں تو عمر و کے نافر مان شار ہوں گے اور اگراس کی تعظیم ترک کردیں تو اطاعت گز ارتھبریں گے۔۔۔ ای طرح اقوال ائمہ میں بھی ہوتا ہے ( کہان کے تھم صوری کے خلاف کوئی تھم ضروری یالیاجا تا ے) اس کے درج ذیل اسباب پیدا ہوتے ہیں (1) ضرورت(2) حرج (3) عرف

فقیر کے زویکے عموم بلوی حکم طہارت ہے۔''

(فتاوى رضويه، جلد25، صنحه 211، رضافائون ليشن، لا سور)

پڑیا کے متعلق فرماتے ہیں:" بادامی رنگ کی پُڑیا میں تو کوئی مضا نقتہ میں اور رنگت کی پُڑیا سے ورع کے لئے بچنااولی ہے پھربھی اس سے نہاز نہ ہونے پر فتوی دینا آج كل يخت حرج كاباعث ب-"والحرج مدفوع بالنص وعموم البلوى من موجبات التخفيف لاسيما في مسائل الطهارة والنحاسة" نص عثابت بكم حرج وُوركيا كيا اورعموم بلؤى اسبابِ تخفيف سے ہے خصوصاً مسائلِ طہارت اور نجاست

لبذااس مسكدمين مذهب حضرت امام اعظم وامام ابويوسف رضى الله تعالى عنهما س عدول کی کوئی وجہنہیں ہمارے ان اماموں کے مذہب پر پُڑیا کی رنگت سے نماز بلاشبہ جائز ہے۔فقیراس زمانے میں اس پرفتوی دینا پیند کرتا ہے۔

(فتاوى رضوية أجلد4،صفحه390،رضافانو تذَّيشن الاجور)

کئی مسائل میں شروع سے ہی عموم بلویٰ کی وجہ سے رعایت دی گئی ہے۔ کسی اختلافی مسئلہ میں عموم بلوی کی وجہ سے تخفیف ورجیج ہوجاتی ہے چنانچہ صاحب تبیین الحقائق جن پرندوں کا گوشت نہیں کھایا جاتا ان کی بیٹ نجاست خفیفہ وغلیظہ ہونے پر اقوال نقل كرنے كے بعد آخر ميں فرماتے ہيں" لما عرف من مذهبهما أن احتلاف العلماء يورث الشبهة وقد تحقق فيه الاحتلاف فإنه طاهر في رواية عن أبي حنيفة وأبيي يوسف عملي ما مر فكان للاجتهاد فيه مساغ ووجه التخفيف عموم البلوي والضرورة وهي توجب التحفيف فيما لا نص فيه" ترجمه: جب دونول نداہب کوجان لیا گیاتو علماء کا اختلاف شبہ (یعنی رعایت) پیدا کر دیتاہے۔ بیٹ کے

نساء ها" ترجمه: اگررسول الله تعالى الله تعالى عليه وآله وسلم ان عورتوں كاوه حال مشامده كر تے جوہم نے مشاہدہ کیا تو انہیں مجد سے روک دیتے جیسے بنی اسرائیل نے اپنی عورتوں کو

(صحيح مسلم ، كتاب العملوة ، باب خروج النساء --جلد 1، صفحه 329 ، دار إحياء التراث العربي

بخارى شريف ميس مع "قال عمر بن عبد العزيز كانت الهدية في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم هدية واليوم رشوة" ترجمه: حضرت عمر بن عبد العزيز رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں ہدیہ حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے دور میں تحفہ تھا اور آج میہ

(صحيح بخارى، كتاب المهية -- ،باب من لم يقبل هدية لعلة، جلد 2 ،صفحه 916 وار ابن كثير ،

البذابعض مسائل کے حکم میں تبدیلی انہیں اسباب کی وجہ سے ہوتی ہے۔ یہاں عموم بلوی پر کلام تھوڑی تفصیل کے ساتھ بہت مفید ہے عموم بلوی کے سبب امام کے قول کو چھوڑ کر دوسرے قول پڑل کرنا جائز ہوجاتا ہے جیسے سدالذرائع کے تحت الکوحل کے متعلق امام محمد کے قول پر فتوی تھا پھر عصر حاضر میں عموم بلوی کے سبب اس میں رخصت ہوئی ،اسی طرح آرمیفیشل جیواری کی اجازت عموم بلوی سے بے۔لہذاعموم بلوی اسبابِ تخفیف سے ہے چنانچاعلی حضرت امام احدرضا خان اسپرٹ کے متعلق فرماتے ہیں: معتدمفتی بدیہ ہے کہ ہر مائع مسکر کا ایک قطرہ بھی حرام اور بحس ہے لہذااشیائے خور دنی نیز ادویہ میں اس کا استعال مطلقاً حرام ب- انگریزی نیخروں میں عموماً اسپرٹ ہوتو کھانے پینے کے سوار ملکے وغیرہ میں جہاں خود اس کا چھونا لگانا پڑے وہ بھی ممنوع وناجائز ہے صرف کیڑوں میں

مستقبل میں جہاں اور فتنے بڑھیں گے وہان فقہی مسائل میں بھی جہالت بڑھے گی لوگ اپنی فہم سے حلال کوحرام اور حرام کو حلال کھہرایں گے چنانچیہ حضرت عوف بن مالک رضى الله تعالى عنه مروى برسول الله على الله عليه وآله وسلم في فرمايا "أعظمها فتنة على أمتى قوم يقيسون الأمور برأيهم ، فيحلون الحرام ويحرمون الحلال " ترجمہ:میری امت میں سب سے بڑا فتنہ وہ قوم ہوگی جو معاملات میں اپنے رائے سے قیاس کرے گی اور حرام کوحلال اور حلال کوحرام تھبرالے گی۔

(الفقيه و المنفقه، جلد1، صفحه 450، دار ابن الجوزي، سعوديه)

صحیح ابن حبان میں ہے رسول الله عزوجل وصلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا "ليكونن في امتى اقوام يستحلون الحرير و الحمر و المعازف" ترجمه: ضرورميري امت کے لوگ ریشم،شراب اور گانے باجوں کوحلال تھہرالیں گے۔

( صحيح ابن حيان كتباب التباريخ بهاب إخيباره صلى البلسه عليم و سلم-اجلد15 وسفحه 159 سؤسسة الرسالة بيروت)

حضرت عمران بن حصین رضی الله تعالی عنه سے مروی ہے "تے کو ف أربع فتن:الاولى يستحل فيها الدم، والثانية يستحل فيها الدم والمال، والثالثة يستحل فيها الدم والمال والفرج والرابعة الدحال" ترجمه: عارفتني بول كايك خون كوحلال سمجها جائے گا ، دوسرا خون و مال كوحلال سمجها جائے گا ، تيسراخون مال اور زنا كو جلال سمجھا جائے گااور د جال آئے گا۔

(كنيز العمال، كتاب الفتن والاهواء والاختلاف، الفصل الشاليك الفتن من الاكمال، جلد11،صفحه239، سؤسسة الرسالة،بيروت)

آج بھی جیسے گانے باہے کوحلال مجھاجاتا ہے، شوہز والے گانا یافلم ہٹ ہونے

نجاست خفیفه وغلیظه ہونے پراختلاف محقق ہوا۔امام ابوحنیفیہ وامام پوسف رحمہا اللہ کے نزدیک بدیاک ہے جبیا کہ پہلے گزرا۔اس میں اجتہاد بدل جاتا ہے اور تخفیف کی وجیمموم بلوى وضرورت ہے كه بياس مسئله ميں شخفيف واجب كرتى ہيں جس ميں نص نه ہوت

(تبيين الحقائق،كتاب الطهارت، باب الانجاس، جلد 1، صفحه 75، المطبعة الكبرى الأميرية،

عموم بلوی کا اعتبارنص کے مقابل نہیں ہوتا جیے مسلمانوں کا غیبت کرنا ،نمازیں حچوڑ نا وغیرہ عموم بلویٰ کے تحت رعایت نہ دے گا غمز عیون البصائر فی شرح الأشباہ والنظائر "و لا اعتبار عنده بالبلوي في موضع النص ،كما في بول الآدمي فإن البلوي فيه أع من ترجمه نص كے مقابل عموم بلوى كا اعتبار نہيں جيسے آدى كے بيشاب ميں بلوى عام ہے۔(لیکن بینا پاک ہے بوجنص واردہونے کے)

(غمر عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر، جلد2، صفحه 283)

#### فصل سوم بمستقبل کی فقه

عصرحاضر میں لوگوں کا طرزِعمل أوراحادیث کی پیشین گوئیاں یہی فرماتی ہیں کہ آنے والا وقت اس سے بھی بدتر ہوگا اگر چاعلاء حق ونیکو کاربھی ہوں گے لیکن انتہائی قلیل۔ صحیح ابن حبان ، جامع تر مذی اور صحیح بخاری کی حدیث پاک ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنفرمات بيل"لا يأتى عليكم زمان إلا الذي بعده شرمنه حتى تلقوا ربكم سمعته من نبيكم صلى الله عليه و سلم" ترجمه بنبيس آئك كاكوئي زمانه كراس كے بعد والأزمانداس سے بدر ہوگائی کہتم اپنے رب سے ملوبیس نے تمہارے نبی کریم صلی الله

( صحيح بيخاري، كتاب الفتن، لاياتي زمان الاالذي شر بعدمنه، جلد 6، صنفحه 2591، دار ابن كتير .

منع كرے جوصرف رائے سے تھوڑا بننے كو كے گاوہ ان ميں ايسا (نيك) ہوگا جيسے (صحابہ میں )ابوبکروعمر رضی اللہ تعالیٰ عنھما ہیں۔

(كنز العمال، كتاب القيامة الإكمال من أشراط الساعة الكبرى ،جلد14، صفحه 294، مؤسسة

اس پر بھی ہوسکتا ہے بید دلیل ہو کہ جب اڑ کا الرکی راضی ہوں تو معاذ الله زنا میں کوئی حرج نہیں۔ ایک اور فتنہ جو یقیناً اٹھے گاوہ یہ ہوگا کہ مسلمان عورت کا اہل کتاب کے ساتھ نکاح کوجائز کہاجائے گا۔جبکہ یہ بالاجماع حرام ہے۔قرآن پاک میں صراحةً صرف مسلمان مردكا الل كتاب سے ذكاح كاجواز بے چنانچ فرمايا ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُونتُوا الْكِتَابَ مِنُ قَبُلِكُمْ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اور پارساعورتين ان مين ب جن كوتم سے پہلے گتاب ملی ۔ استورت 5 المائدہ مسورت 5 المائدہ مسورت 5 المتاثدہ 5 المتاثدہ مسورت 5 المتاثدہ 5

اہل کتاب لڑے کے ساتھ مسلمان عورت کا نکاح جائز نہیں۔قرآن پاک مِين عِهِ وَالاَ تَنْكِحُوا المُشُوكَاتِ حَتَّى يُؤُمِنَّ وَالْإِمَةٌ مُّؤُمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشُوكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمْ وَلا تُنكِحُوا الْمُشِرِكِيْنَ حَتَّى يُؤُمِنُوا وَلَعَبُدٌ مُّؤُمِنٌ خَيُرٌ مَّن مُّشُوكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ ترجمه كنزالا يمان: اورشرك والى ورتول سے نكاح ندكرو جب تک مسلمان نه ہوجا کیں اور بیٹک مسلمان لونڈی مشر کہ سے انچھی ہے اگر چہ وہ مہمیں بھاتی ہواورمشرکوں کے نکاح میں نہ دو (مسلمان عورتیں ) جب تک وہ ایمان نہ لا کئیں اور بیشک سلمان غلام شرک ہے اچھا ہے اگر چہوہ مہیں بھا تا ہو۔

(بسورة البقرة،سورت2، آيت 221)

اس آیت میں مطلقا مسلمان اڑ کے اور لڑکی کا نکاح کافر ومشرک سے ناجائز کہا گیا گر قرآن میں ہی مسلمان لڑ کے کواہل کتاب عورت سے نکاح کی اجازت دیدی گئی تو پراللہ عزوجل کاشکر ادا کر رہے ہوتے ہیں۔ مزارات پر جا کرمیوزک کے ساتھ گانا اور چریٹی شوز میں گانااور ناچنا باعثِ تواب سمجھا جاتا ہے (معاذ اللہ عز وجل) آئندہ گانے باج کو پینہیں کتنا نیک کام سمجھا جائے گا؟ شراب کے بارے میں یہی کہا جائے گا جب تک وہ نشدند رے جائز ہے۔اس طرح دوسرے کے خون و مال کوحلال کھیرالیا جائے گا۔موجورہ دور میں بھی جو بارسول اللہ کہنے والا ہواہے بدمذہب قتل کرنے کو نہ صرف جائز بلکہ تو اب مجهية بي كمشرك مارار

کئی گناہ والے کاموں کوثواب سمجھا جائے گا، جیسے میوزک کے ساتھ نعت خوانی کو معاذ الله تواب مجھاجا تا ہے ای طرح قرآن کوبھی میوزک کے ساتھ سناجائے گا۔ حدیث پاک میں ہے " یتحذون القرآن مزامیر، از جمہ:قرآن کومزامیر بنالیں گے۔ (كنز العمال، كتاب القيامة ، قسم الاول، حرف قاف اشراط الصغرى ، جلد 14 ، صفحه 655،

عصر حاضر میں میوزک والی نعتیں شروع ہو چکی ہیں متنقبل میں (معاذ اللہ) قرآن بھی میوزک کے ساتھ پڑھا جائے گا (جبکہ کتب فقہ میں پیمسئلہ مذکور ہے مزامیر کے ساتھ قرآن پڑھنا کفر ہے۔)اور دلیل یہی ہوگی کہ لوگ میوزکل گانے چھوڑ کرقر آن س

ایک حدیث پاک میں ہے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا قيامت قائم نه بوكى يهال تك كه " المدأة نهارا حهارا تنكح وسط الطريق ، لا ينكر ذلك أحد ولا يغيره ، فيكون أمثلهم يومنذ الذي يقول لو نحيتها عن الطريق قليلا ، فذاك فيهم مثل أبي بكر وعمر فيكم " ترجمہ:عورت دن دھاڑے سرعام سڑک کے درمیان زنا کروائے گی کوئی ایسانہ ہوگا جواہے

جس کے باعث آ دی دارالحرب میں وطن کر لے نیز بیچ پراندیشہ ہے کہ کفار کی عادتیں سیکھے نیز احتال ہے کہ عورت بحالت حمل قید کی جائے تو بچیفلام ہے۔''

(فتاؤى رضويه،جلد11،صفحه400،رضافاتونڈيشن،الامور)

موجودہ دور میں تمام اہل کتاب حربی ہیں البذا اہل کتاب عورت سے نکاح کرنا مکروہ تحریکی ہے۔

اس طرح متنقبل میں بے شارحرام وناجائز چیزیں کوحلال سمجھاجائے گااس پرخود ساختہ باطل دلیلیں ضرور ہوں گی۔میڈیا پر ان لوگوں کو لایا جار ہاہے اور لایا جائے گاجو جائل،آسانیوں کے متلاثی "غلط مسئلہ بنا کراس پرالٹی سیدھی دلیلیں دینے والے ہو تگے،خود بڑے نہ ہی رہنما بنیں گے، جیسے ایک مشہور اسکالر ذاکر نائیک مسائل فقد میں نرا جابل ہے اس نے کہا کہ قرآن کو بغیر وضوچھونا جائز ہے اور اس پر دلیل دی کہ لوگ وضو کی وجہ سے قرآن بيس يرصة ،اورمزيدكها قرآن ياك يس جوب ولا يَمسُهُ إلا المُطَهَّرُونَ ﴾ ترجمه: اسے نہ چھو کیں مگر باوضول (سورة الواقعه سورت 56 ، آیت 79)

اس آیت ہمرادلوح محفوظ پر کھا قرآن مراد ہے جے فرشتے تھوتے ہیں۔ اس ا کالر کے تمام کے تمام عقلی دلائل باطل ہیں مسلمانوں کا شروع سے معمول ہے کدوہ قرآن کو باوضو و باادبطریقے سے پڑھتے ہیں، ہرگز وہ قرآن پڑھنے میں وضو کود شواری محسوں نہیں کرتے ،مسلمانوں کا قرآن کی تلاوت نہ کرنا وضو کی وجہ ہے نہیں بلکہ اپنی ستی ہے۔بالفرض اگر وضوضر وری نہجی ہوتا تب بھی تمام مسلمان قرآن نہ پڑھتے۔ باقی آیت ہے بیاستدلال کرلینا کہ بغیر وضوفر آن جیونا جائز ہے اسی ہی تفسیر بالرائے کہتے ہیں جوکہ حرام ہے۔مفسرین نے اس آیت کی تغییر میں اگر چہ یہی فرمایا کداس سے مراد ملائکہ ہیں

298

اب صرف ملمان لڑ کے کے لئے اجازت ہے۔امام احدرضا خان علیہ رحمة الرحمٰن فرماتے ہیں: ''مسلمان عورت کا نکاح مطلقاً کسی کا فرے نہیں ہوسکتا۔ کتابی ہو یا مشرک یا دہریہ یہاں تک کہان کی عورتیں جومسلمان ہوں انھیں واپس دینا حرام ہے۔ قال تعالیٰ ﴿ يَا يُنْهَا الَّـذِينَ امَّنُوْ الزَّا جَآءَ كُمُ الْمُؤْمِناتُ مُهاجِراتٍ فَامْتَحِنُوُهُنَّ اللَّهُ اعْلَمُ بِايُمْنِهِنَّ فَإِنُ عَلِمْتُمُوْهُنَّ مُؤُمِناتٍ فَلا تَرُجِعُوْهُنَّ إِلَى الْكُفَّادِ لَا هُنَّ حِلٌّ لَّهُمْ وَ لا هُمُ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾ اے ايمان والواجب تمهارے پاس اسلام لانے والي عورتيں كافروں كاويا رچھوڑ کرآئیں تو ان کی آ زمائش کرو، اللہ خوب جانتا ہے ان کے ایمان کو، پھر اگر تمہیں آ ز مائش ہے ان کا ایمان ثابت ہوتو آنھیں کا فروں کوواپس نہ دو، نہ مسلمان عورتیں کا فروں کے لیے حلال ہیں اور نہ کا فرمسلمان عورتوں کے لیے حلال ہیں۔مسلمان مرد کا فرہ کتابیہ ے نگاح کر سکتا ہے۔۔ " (فتاری رشویہ،جلد11،صفحہ512،رضافائونڈیشنی،لابور) \* مسلمان مرد کا بھی اہل کتاب عورت سے مطلقا نکاح بالکل درست نہیں بلکہ جواہل تاب عورت وہریہ نہ ہواس سے نکاح مطلقا مکروہ ہے، اگروہ غیرحر بی یعنی ذمیہ ہوتو مکر ﴿ ہ تنزیمِی ورنه مکر وہ تحریکی ہے۔ امام اید رضا خان علیہ رحمۃ الرحمٰن فر ماتے ہیں:''کتابیہ ے نکاح کا جواز عدم ممانعت وعدم گناہ صرف کتابیہ ذمیہ میں ہے جومطیع الاسلام ہوکر وارالاسلام میں مسلمانوں کے زیر حکومت رہتی ہووہ بھی خالی از کراہت نہیں بلکہ بےضرر كروه ب، فتح القدر وغيره مين فرمايا"الاولى ان لايفعل ولايا كل ذيبحتهم الاللضرورة "بهترييب كم بلاضرورت ان سے نكاح ندكر عاور ندو بيح كھائے۔

مركتابير بيے نكاح يعني مذكوره جائز نهيں بلكة عندالتحقيق ممنوع و گناه ہے۔ علائے کرام وجہممانعت اندیشہ فتنہ قرار دیتے ہیں کیمکن کداس سے ایباتعلق قب پیدا ہو

عَجْيَتِ فِقَهُ مِنْ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ جيها كه علامه ابن كثير رحمة الله عليه نے تفسير ابن كثير ميں فر مايا" يعنى الملائكة "كيكن اس

سے بیکب ثابت ہوگیا کہ ہمارا بے وضوحچھونا جائز ہے؟ جب فرشتوں اس قرآن پاک کی تعظیم میں اے بے وضونہیں چھوتے تو جن پر قرآن نازل ہوا ہے انہیں کیے روا ہے کہ وہ "بوضوقر آن چھوئيں جيسا كدابن كثير رحمة الله عليہ نے فرمايا ہے پھر صرت كا حاديث بوضو قرآن چھونے کی ممانعت پروارد ہیں چنانچہ یہی علامہ ابن کثیر رحمۃ الله علیه اس آیت کی تفسیر مِن آكِفر مات ين ﴿لا يُمَسُّهُ إلا الْمُطَهِّرُونَ ﴾أي من الحنابة والحدث\_\_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ولا يمس القرآن إلا طاهر"ترجمه:اـــــ نہ چھو ئیں گر باوضو یعنی جو بے وضو ہو یا جس پر عسل واجب ہووہ قرآن نہ چھوئے۔رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فر ما يا قر آن كو بغير وضو نہ چھوا جائے۔

(تفسير ابن كثير اجلد8 صفحه 32 دار الكتب العلميه ابيروت)

اس آیت کی تفسیر میں در منثور میں اہ مطال الدین سیوطی رحمۃ الله علیہ نے فرمايا"أحرج ابن المنذر عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه كان لا يمس المصحف إلا متوضئاً ،وأجرج عبد الرزاق وابن أبي داود وابن المنذر عن عبدالله بن أبي بكر عن أبيه قال في كتاب النبي صلى الله عليه و سلم لعمرو بن حزم لا تمس القرآن إلا على طهور" ترجمه: ابن منذر في ابن عمرضى الله تعالى عنه ے روایت کیا وہ فرماتے ہیں قرآن کو نہ چھوئے مگروہ جو باوضو ہو،عبدالرزاق، ابو داؤ داور ابن منذرنے لکھ ،عبداللہ بن ابو بکرایے والدے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خط جوعمر و بن حزم کے لئے تھا اس میں فرمایا قرآن کو بغیر طہارت نہ چھوا

انبی غلط مسائل بتانے والوں کے متعلق حدیث پاک میں فرمایا گیا "یکون فی آخر الزمان دجالون كذابون يتونكم من الاحاديث بمالا تسمعوا انتم ولا اباء كم فياكم و ياهم لا يضلونكم ولا يفتنونكم" ترجمه: آخرى زمانه من جهوئ دجال آئیں گے تہارے یاس وہ احادیث لائیں گے جنہیں نہتم نے اور نہ تہارے اباواجداد نے سناہو گا تو تم ایسوں سے دوررہو ہ تم ہے دور ہیں کہیں وہ تہمیں گمراہ نہ کردیں اور کہیں وهمهين فتنه مين نه دال دي-

(صحيح مسلم مقدمه التمي عن الروية عن الضعفاء) جلد 1،صفحه 12، دار إحياء التراث

الماعلى قارى رحمة الشرم قاة المفاتيح مين فرماتے بين "يعنى سيكون حماعة يقولون للناس نحن علماء ومشايخ ندعوكم إلى الدين وهم كذابون في ذلك يأتونكم من الأحاديث بمالم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم أي يتحدثون بالأحاديث الكاذبة ويبتدعون أحكاما باطلة واعتقادات فاسدة " يعني ايك روه آئے گا جولوگوں سے کہے گاہم علماءومشائخ ہیں لوگوں کودین کی طرف بلاتے ہیں،وہ اس میں جھوٹے ہوں گے تبہارے یاس وہ احادیث لائیں گے جنہیں نہتم نے اور نہتمہارے اباواجداد نے سنا ہو گالیعن جھوٹی حدیثیں بیان کریں گے اور غلط مسائل اور فاسد عقائد

(مرقاة المفاتيح، باب الاعتصام بالكتاب والسنة، جلَّد 1، صفحه 356 سكتبه رشيديه ، كوئته، الغرض مستقبل میں بڑے فتنے ہوں گے، پیسب دین سے دوری اورعلم نہ ہونے كى وجد سے موكا مي بخارى ميں م "عن أبى هريرة قال قال النبى صلى الله عليه وسلم لاتقوم الساعة حتى يقبض العلم وتكثر الزلازل ويتقارب الزمان وتظهر

ے متعلق کہا جائے نیکیا ہے؟ (بعنی جس کے متعلق اہل حق کہیں کہ بیغلط ہے۔) (سنن ابودائود، کتاب السنة ساب لزوم السنة ،جلد2،صفحہ 612،دارالفكر ،میرویت) اللہ عز وجل ہمیں ان فتول سے محفوظ فرمائے۔ آمین۔

#### وف آخر

الحمد للدعز وجل! اس بورى كتاب مين اس بات كوكشرمتند دائل سے ثابت كيا ہے کہ شریعت محمد سیعلیہ الصلوة والسلام میں فقہ کا ایک مقام ومرتبہ ہے۔ضروری نہیں کہ مسئلہ كاجواب قرآن وحديث مين صراحةً موجود جو، بلكه كني مسأئل كوماً خذ واصول، اجتها دوقياس ے حل کیا جاتا ہے۔ لہذا جو ہرمسکد رقرآن وحدیث سے دلیل طلب کرے وہ جاہل ہے۔اس بوری کتاب کا خلاصہ شنرادہ اعلیٰ حضرت ججة الاسلام مفتی محمد حامد رضا خان علیہ رحمة الرحمٰن كاس مختصر كلام ميں ہے۔ فرماتے ہيں: "وجه و بی ہے كه قرآن مجمل ہے جس کی توضیح حدیث نے فرمائی اور حدیث مجمل ہے جس کی تشریح ائمہ مجتبدین نے کر وکھائی۔ تو جوائمہ کا دامن چھوڑ کر قرآن وحدیث سے اخذ کرنا جا ہے بہکے گا۔ اور جوحدیث جھوڑ کر قرآن مجیدے لینا جا ہے وادی ضلالت میں بیاسا مرے گا۔ تو خوب کان کھول کر س لواورلوح دل پرنقش کرر کھو کہ جے کہتا سنو ہم اماموں کا قول نہیں جانتے ہمیں تو قرآن وحدیث حاہیے جان لوید گمراہ ہے اور جسے کہتا سنو کہ ہم حدیث نہیں جانتے ہمیں تو قرآن دركار بي مجهلوك ميد بددين خدا كابدخواه ب- ببلافرقة قرآن عظيم كى بهل آيت ﴿ فَاسْأَلُوا ا أَهُلَ اللَّهُ كُو إِنْ كُنتُهُ لا تَعُلَمُونَ ﴾ (توا علو والون سے پوچھوا كرتم مين علم نه مو-) كامخالف متكبراورد وسراطا كفة قرآن عظيم كى دوسرى آيت ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ هَا نُزَّلَ إِلَيْهِم ﴾ (كمتم لوگول سے بيان كردوجوان كى طرف اترار) كامتكر ب-

مجيت وقعه الدفتن" ترجمه: حفزت الوجريره رضى الله تعالى عند مروى بني كريم صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا قيامت اس وقت تك قائم نه جوگى جب تك علم نه اشاليا جائه زلز لے كثرت سے ہوئك ، زمانے مختر ہوجائيں گے، فتنے ظاہر ہوجائيں گے۔

(صحيح بخارى ، كتاب الاستسفاء باب مافيل في الزلازل و الآيات، جلد 1، صفحه 350، دار الن كثير ، اليمامة ، بيروت )

ان فتنول سے بیخے کی ایک راہ ہے کہ جو گمراہ مخص اپنے گمراہ نظریے پر دلیل دے فورااس دلیل کونہ مانا جائے کہ او پر ثابت کیا گیا کہ ہر فتنے باز ضرور دلیل دیتا آیا ہے، دے ر ہااوردے گا۔ دیکھنامیہ کہ جووہ دلیل دے رہاہے وہ دلیل سیح بھی ہے یانہیں؟ جب اس اصول کو یا در کھا جائے اور اس برعمل کیا جائے تو عصر حاضر کے فتنے اور آئندہ بیش آنے والے فتنے ختم ہو جائیں گے۔ صحابی رسول حضرت معاذ رضی الله تعالی عند نے بھی یہی اصول بتایا کہ جب کوئی مراہی مجلائے تو اس مراہی کی پیچان سے کہ اہل علم اس پر اعتراض کریں چنانچہ ابوداؤ شریف کی حدیث پاک میں ہے حضرت معادُّ بن جبل رضی اللہ تعالى عندن قرمايا" وأحذركم زيغة الحكيم فإن الشيطان قد يقول كَلْمَة الضلالة عملي لسان الحكيم وقد يقول المنافق كلمة الحق قال قلت لمعاذُ ما يدريني رحمك الله أن الحكيم قد يقول كلمة الضلالة وأن المنافق قد يقول كلمة الحق؟ قال بلي احتنب من كلام الحكيم المشتهرات التي يقال لها ما هذه" ترجمه علم والے کی گمراہی ہے بچو۔ بیشک شیطان علم والے کی زبان پر گمراہ بات کہہ دیتا ہے اور منافق کی زبان پر کلمہ حق کہدویتا ہے۔راوی نے کہا یا معاذ! الله آپ پر رحم فر مائے مجھے کیسے پتہ چلے گا کہ اُس نے گمراہ بات کی ہے اور منافق نے حق بات کی ہے؟ تو حضرت معاذبن جبل رضی الله تعالی عنه نے فرمایا گمراہ عالم کی اس مشہور بات سے نیج جس

(فتاوى حامديه،صفحه129،شبير برادرز،الاسور)

اللُّهُ عَزُ وَجِلِ! اپنے صبیب صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کےصدقے سے اس ادنی سے كوشش كو قبول فرمائ اور ميرى ميرے مال باپ، پيرومرشد، رشته دار ، ناشر ، دوست احباب اورتمام مسلمانوں کی مغفرت فرمائے۔ آمین۔

#### ●\_\_\_المصادروالمراجع \_\_\_®

- (1)القرآن
- (2) ابراہیم بن موسی المخمی الغرناطی المالکی ،الموافقات فی اصول الفقہ ،، دارالمعرفة ، بیروت
- (3) ابن الحاج الى عبد الله محمد بن محمد العبدري ، المدخل الشرع الشريف، دار الكتاب العربي ،

- (4) ابن بطال ،شرح البخاري لا بن بطال ، دارالكتب العلمية ، بيروت
- (5) ابن حجراً بيتمي ،الفتاوي الحديثيه لا بن حجراً بيتمي ، دارالفكر ، بيروت
- (6) ابن ماجة ابوعبدالله محمر بن يزيدالقرزويني سنن ابن ملتبة الي المعاطى
- (7) ابن يحيى، المدخل المفصل لمذ بب الإمام احمر، دار العاصمة جده، الطبعة الاولى، 1417 ه
- (8) ابو إسحاق ابراجيم بن على الشير ازى، اللمع في اصول الفقد، دار الكتب العلمية، بيروت،
- (9) ابوالفد اءا ساعيل بن عمر بن كثير تفسير القرآن العظيم ، دار الكتب العلميه ، بيروت ، 1419 هـ
- (10) ابو بكراحمد بن على الخطيب البغدادي، الفقيه والمعنفقه ، دارا بن الجوزي، معوديه، 1421 ه
- (11) ابو بكر عبد الرزاق بن جام الصنعاني، مصنف عبد الرزاق، المكتب الإسلامي، بيروت،
  - الطبعة الثانية ،1403ه
- (12) ابو بكر عبد الله بن محمد بن الى شبية العبسي الكوفي ، مصنف ابن الى شبية ، مكتبه الدار
- (13) ابوجعفر الطبري، جامع البيان في تاويل القرآن، مؤسسة الرسالة ، بيروت، 1420 ه
- (14) ابوشكور محمد بن عبد السعيد سالمي كشي بتمهيد ابوشكور سالمي، فريد بك سال، لا مور، الطبعة

(28) ألحن عمر مساعد، النكت الظريفة في ترجيح مذهب الى حديفة ، مركز الجوث التربوية ، ارياض،

الطبعة الأولى 1418 هـ-1997ء

(29) بدرالدين العيني الحفي ،عمدة القارى، مكتبه رشيديه، كوئية

(30) بدرالدین محمودین اسرائیل باین قاضی ، جامع الفصولین ،اسلامی کتب خانه، کراچی

(31) ثناءالله پانی پی تفسیر مظهری،ادارهاشاعت العلوم، دبلی

(32) جمعیت علماءاورنگ زیب عالمگیر، فناوی مندید، رشید بیرکوئند، 1403

(33) حامدرضاخان، فآؤى حامديه، شبير برادرز، لا مور، 2004ء

(34) حسن بن منصور قاضى خان ، فمآوِي قاضى خان ، مكتبه نولكشور ، لكهوءُ

(35) خيرالدين بن احمد بن على الرملي ، فمآل ي خيريه ، دار المعرفة ، بيروت

(36) زين الدين عبد الرؤوف المناوى، التيسير بشرح الجامع الصغير، مكتبة الإمام الشافعي ،

الرياض،1408 هـ 1988ء

(37) فيض القدير، دارالكتب العلمية ، بيروت

(38) زين الدين بن ابراتيم بابن جيم ،البحرالرائق ،رشيديه، كوئنه، 1420 ه

(39) الرسائل الفقهيد ،ادارة القرآن والعلوم الاسلاميد، كرايي

الثانية ،1430هـ 2009ء

(15) ابوعبدالله احمد بن محمد بن صنبل بن ہلال بن اسدالشيباني،مندالإ مام احمد بن صنبل،مؤسسة

الرسالة ، بيروت ، الطبعة الاولى 1421 هـ 2001 ء

(16) اجمل ( ناشر ) اجتهاد وتقليد ، مكتبه اعلى حضرت ، لا بهور ، 2007 ء

(17) احمد بن الحسين بن على بن موى ابو بكر البيهقي سنن البيهقي الكبرى، مكتبة دار الباز ، مكة المكرّمة ،1414 هـ1994ء

(18) احمد بن الحسين بن على بن موى الخُسْرُ وْجِرِ دى الخراساني، ابو بكر، شعب الإيمان، مكتبة

الرشد، رياض ، الطبعة الأولى، 1423هـ 2003ء

(19) احمد بن تيمية ،مجموع فتادي ابن تيمية ،مجمع الملك فبدلطباعة المصحف الشريف، المدينة

(20) احمد بن شعيب ابوعبد الرحمٰن النسائي ،سنن النسائي ، مكتب المطبوعات الإسلامية ،حلب،

الطبعة الثانية ،1406 هـ-1986 ،

(21) احمد بن محمد بن إسحاق الشاشي الوعلى، اصول الشاشي ، دارالكتاب العربي، بيروت،

(22)احمد رضاخان ، فمآل ي رضويه ، رضا فا وُنڈيش ، لا مور

(23) احدمصري طحطاوي، حاشيه لطحطاوي على الدرالمخمار، دارالمعرفة ، بيروت

(24)احمد يارخان تعيمي، جاءالحق، تيمي كتب خانه، گجرات

(25) مرأة المناجيح أنعيمي كتب خانه، تجرات

(26) اساعيل بن محرالجراحي، كشف الخفاء، داراحياء التراث العربي، بيروت

(27) اساعيل حقى تفسيرروح البيان ،المكتبة القدس ،كوئثه

(52) طاهر، مجمع بحارالانوار، مكتبه نولكشور، كصور

(53) عبدالحفيظ بلياوي،المنجد، خزيية علم وادب، لا مور

( 4 5)عبد الرحمٰن بن ابي بمر جلال الدين السيوطي،الاشباه والنظائر،وارالكتب العلميه،

بيروت،1403ھ

(55) تدريب الراوي شرح التريب النواوي، دارنشر الكتب الاسلامية، لا مور

(56) عبدالعلى محمد بن نظام الدين الكندي، فتواتح الرحموت بذيل المتصنى، منشورات الشريف

(57) عبد الكريم بن على الجامع لمسائل اصول الفقه ، مكتبة الرّشد، رياض ، 1424 ه-

+2003

(58) عبدالله بن عبدالرحن ابوجمد الداري سنن الداري ،دار الكتاب العربي ،بيروت،الطبعة

(59)عبدالوماب خلاف علم اصول الفقد مكتبة الدعوة ، شباب الازهر

· (60) عبدالوباب شعراني ،الميز ان الكمر ي مصطفى البابي مصر

(61) اليواقية والجوام دارالا حياء التراث العربي، بيروت

(62) عثان بن على بن مجن البارع فخر الدين الزيلعي تبيين الحقائق،المطبعة الكبرى الاميرية ،

بولاق، القامرة ، الطبعة الأولى، 1313ه

(63) علاء الدين اني بكرين معودا كاساني ، البدائع الصنائع ، مكتبه رشديه ، كوئه

(64) علاء الدين عبد العزيز بن احد البخاري، كشف الاسرارعن اصول فخر الإسلام المز دوى،

دارالكتب العلمية ، بيروت، 1418 هـ- 1997 ء

(40) سعد الدين مسعود بن عمر التفتاز اني الشفعي ،شرح التلويح على التوضيح لمتن التقيح في اصول

الفقه ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1416 هـ-1996 ء

( 4 1) سليمان بن احمد بن الوب ابو القاسم الطبر اني، معجم الكبير، مكتبة العلوم والحكم ،

الموصل، الطبعة الثانية ، 1404 هـ-1983ء

(42) المجم الاوسط، دارالحرمين، القابرة، 1415 ه

(43) سليمان بن الاشعث ابوداو دالبجيتاني سنن ابوداؤ د ، دارالفكر ، بيروت

(44) شاه ولى الله الدبلوى الانصاف في بيان اسباب الاختلاف ،طبعة وار النفائس ، الطبعة

(45) شاه ولى الله ،عقد الحيد ،قرآ ن محل مقابل مولوى مسافر خانه ،كرا چى

(46) تمس الدين محد الخراساني، جامع الرموز (شرح نقابي)، مكتبه اسلاميكنبه قاموس، ايران

(47) شوكاني، روضه ندييشرح درريهيدع بي، فاروقي كتب خانه، لا مور

(48) شهاب الدين احمد بن على ابن حجر العسقلاني ، فتح البارى ، دار الفكر ، بيروت

(49) شهاب الدين احد بن جرالمكي ، الخيرات الحسان ، انج ايم سعيد ميني ، كرا چي

(50) كف الرعاع ، دارالكتب العلميه ، بيروت

(51) شهاب الدين السيرمحود آلوى ، روح المعانى ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت

(52) صلاح الدين بوسف، ايك مجلس مين تين طلا قيس اوراس كاشرع حل، دارلسلام، لا مور

(80) محد بن اني بكرابن قيم الجوزية ، إعلام الموقعين عن رب العالمين ، مكتبة الكليات الاز مرية ،

مصر،القاهرة،1388 هـ-1968ء

(81) محد بن احمد بن الي بهل السرحى ابوبكر، اصول السرحى ، الناشر دار المعرفة ، بيروت

(82) محد بن إساعيل بن إبراهيم بن المغيرة ابخارى، ابوعبدالله محيح بخارى، دارابن كثير،

اليمامة ، بيروت ، الطبعة الثّالثة ، 1407 هـ 1987 ء

(83) محد بن حبان بن احمد ابو حاتم الميمي البستى مجيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، مؤسسة

الرسالة ، بيروت ، الطبعة الثانية ، 1414 هـ 1993 ء

(84) محمد بن حسين بن حسن الجيز اني،معالم اصول الفقه عند ابل السنة والجماعة ،دار ابن

الجوزي، سعوديي، الطبعة الخامية ، 1427 ھ

(85) محمد بن سلامة بن جعفر ابوعبد الله القصاعي، مند الشهاب، مؤسسة الرسالة، بيروت،

الطبعة الثانية ، 1407 هـ-1986 ء

(86) محربن صالح بن محمد العثيمين ،الاصول من علم الاصول ، دارا بن الجوزي ، 1426 هـ

(87) الخلاف بين العلماء، دارالوطن، 1423 هـ (88) محمد بن عبد الله ابوعبد الله الحاكم النيسا بورى، المستد رك على التحصين ، دار الكتب العلمية ،

بيروت،الطبعة الاولى، 1411 هـ-1990ء

(89) محد بن عمر بن الحسين الرازي، المحصول في علم الاصول، جامعة الإ مام محمد بن سعود الإسلامية ،

رياض،1400 هـ (90)محمد بن عيسى ابوعيسى التريذي السلمي،الجامع الصحيح سنن التريذي، داريا حياءالتراث العربي،

(65) على بن حسام الدين لمتقى الهندي ، كنز العمال في سنن الاقوال والافعال ،مؤسسة الرسالية

(66) على بن سلطان محمد القارى، مرقاة المفاتيح، مكتبه رشيديه، كوئيه

(67) على بن عمر ابوالحن الدارقطني البغدادي سنن الدارقطني ، دار المعرفة ، بيروت ، 1386 هـ-

(68)على بن محمد البر دوى ، اصول البر دوى ، قد يى كتب خانه ، كراچى

(69) على بن محرسيدالزين ابوالحسن الحسيني الجرجاني الحفي ، كتاب التعريفات ، مكتبه رحمانيه الامور

(70) على بن نايف الشود ، الخلاصة في احكام الفتوى ، دار المعور، ماليزيا، الطبعة الثانية ،

(71) على جوري، كشف الحجوب، شير برادرز، لا بور

(72) عمر بن تجيم المصري، الخفر الفائق شرح كنز الدقائق، قد يمي كتب خانه، كرا چي

(73) قاسم قادري، آدابِ فتوي، مكتبه اللسنت، فيصل آباد

(74) رسائل قادرىيە، مكتبدابل سنت، فيصل آباد، مئى 2008ء

(75) محبِّ الله البهاري مسلم الثبوت، مطبع انصاري، دبلي

(76) محمد امين ابن عابد بن الشامي، العقو د الدرية في تنقيح الفتاذي الحامدية ، حاجي عبدالغفار

بسران ، قندهارا فغانستان

(77) ردالحتار، مكتبدرشيديه، كوئد

(78) شرح عقو درسم المفتى بهيل اكيدى الامور

(102) نورالدين على بن الى بكرابيثمي ،مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، دارالفكر، بيروت، 1412 هـ

9

(103) وحيد الزمال، شرحسنن ابن ملجه، اسلامي اكادى، لا مور، جنورى 1990ء

(104) وزارة الاوقاف والشئون الإسلامية الكويت، الموسوعة الفقهية الكويتية ، دارالسلاسل ،

الكويت، دارالصقوية ،مصر، 1427 ه

(105) وهبة الزخيلي ،الفقد الاسلامي وادلة ،دارالفكر،سوريه، دشق

#### اعتثدا

حتی الامکان کوشش کی گئی ہے کہ پروف ریڈنگ کی کوئی غلطی نہ ہولیکن بتقاضائے بشریت اگر کوئی غلطی رہ گئی ہوتو قاری سے التماس ہے کہ ناشر سے رجوع فرمائے انشاء اللہ آئندہ اس کو درست کردیا جائے گا۔ خجيت فقه معمد معمد عنو تعبير في المعمد عنوان المعمد عنوان

(91) محمد بن محمد الغزالي ابوحامد ، احياء العلوم ، مطبعة المشهد لحسيني القاهره ،مصر

(92) المتصفى في علم الاصول، دارالكتب العلمية ، بيروت، 1413 ه

(93) كيميائ سعادت مطبوعه انتثارات كنجينة تهران،اران

(93) مسلم بن الحجاج ابو الحسين القشيري النيسابوري محيح مسلم، دار إحياء التراث العربي،

ببروت

(94) محمد بن احمد بن عثان الذهبي، تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت ، الطبعة الاولى، 1419 هـ-1998ء

(95) محمد بن عبد العظيم المكى الروى المورى الحفى ،القول السديد في بعض مسائل الاجتهاد

والتقليد ، دارالدعوة ، الكويت ، 1988 ه

(96) محد بن عبد الكريم بن ابي بكر احد الشهر ستاني ، الملل وانحل مصطفى البابي مصر

(97) محد بن عبد الله الخطيب التريزي، مشكلوة المصانح، المكتب الإسلامي ، بيروت، الطبعة

الْالْةُ 1405م ــ 1985م ــ 1985م

(98) منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني ، قواطع الاولية في الاصول ، دار الكتب العلمية ، بيروت ،

الطبعة الأولى، 1418 هـ-1999ء

(99) محمد بن عمر بن الحسين الرازى ، المحصول في علم الاصول، جامعة الإمام محمد بن سعود

الإسلامية ،رياض،1400ه

0

(100) نظام الدین رضوی (ترتیب کرده) مجیفه مجلس شرعی (جلد دوم) ، دارالنعمان ، کراچی طبع نانی، 1430 هه-2009ء

(101) نواب صديق حسن تفيير فتح البيان طبع مصر

خُرْت

دِيْمَا عُيَّالِينَا

### وفاع سُنْبِث و حنفیت حنفیت

اس کتاب میں آپ پڑھیں گے۔۔۔ عقا کدابل سنت اور حنفی فد جب کا احادیث و آثار کی روشنی میں ثبوت عقا کدابل سنت اور حنفی فد جب کی ٹا ئید میں موجودا حادیث کی فنی حیثیت غیر مقلدوں کے دلائل واعتر اضات کے جوابات

ابو احمد محمد انس رضا قادرى تخصُص في الفقه الاسلامي،الشهادةُ العالمية ايم \_اے اسلاميات،ايم \_اے پنجابي، ايم\_ اے اردو

ناثر

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيث لاهور

الله المحالية

مِيْنَ فِيْمَ

اس کتاب میں آپ پڑھیں گے۔۔۔ فقد کی جیت کا قرآن وحدیث ہے جبوت، فقد کی تاریخ، فقد کے بنیادی و ثانوی مآخذ اُصول فقداوراس کی تدوین، فقهی اختلافات کی وجو ہات، اجتہاد وتقلید غیر مقلدوں اور ان کی تفقد کا تقیدی جائزہ، فتو کی کی اسلام میں حیثیت عصر حاضر میں فقد پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات مستقبل اور موجودہ دور کے نام نہا دمجہد

ابو احمد محمد انس رضا قادری تحصُص فی الفقه الاسلامی،الشهادةُ العالمیه ایم اے اسلامیات،ایم اے پنجابی، ایم اے اردو

مكتبه فيضان شريعت ،لاهور

حُجُيتِ فِقه

دِيْمَا يُحْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمْ الْمُعْمَالُهُمُ الْمُعْمِلُهُمُ الْمُعْمَالُهُمُ الْمُعْمَالُهُمُ الْمُعْمِلُهُمُ الْمُعْمِلِيمُ الْمُعْمِلُهُمُ الْمُعْمِلِهُمُ الْمُعِمِلِهُمُ الْمُعْمِلِهُمُ الْمُعِلَمُ الْمُعْمِلِهُمُ الْمُعْمِلِهُمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ مِلْمُ الْمُعِلِمِ مِلْمُعِمِ مِلْمُ مِلْمُعِمِلِمُ مِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِ

## بمارطریشت

اس کتاب میں آپ پڑھیں گے۔۔۔ تصوف کی تعریف ومفہوم، تصوف پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات اسلامی اور غیراسلامی تصوف کا تقابلی جائزہ، طریقت کی تعریف واحکام، بیعت کا ثبوت شانِ اولیاء اللہ، پیری مریدی کے احکام، جعلی پیروں کی بہچان

معشوب

ابو احمد محمد انس رضا قادرى تخصُص فى الفقه الاسلامى،الشهادة العالمية ايم \_اے اسلامي، ايم اے اردو

ناتر

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيث، لاهور

والمرابع المالية

## قطع تعلقى

اس کتاب میں آپ پڑھیں گے۔۔۔ صلد رحی کے فضائل بقطع تعلقی کے عذابات قطع تعلقی کی جائز ونا جائز صورتیں بدند ہوں، فاسق وفاجر نے قطع تعلقی کا تھم

ىھىنون

ابو احمد محمد انس رضا قادرى تخصُص في الفقه الاسلامي، الشهادة العالمية ايم \_اے اسلامي، ايم \_اے اردو

فاتر

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيك، لاهور

حُجِيتِ فِقه

السالح الما

## حسًام الحرمين

اور

مقالقین

د يو بندى مولوى الياس محسن كى كتاب "حسام الحربين كالحقيقي جائزة" كاجواب

معس

ابو احمد محمد انس رضا قادری تخصُص فی الفقه الاسلامی، شهادةُ العالمیه، ایم اے اسلامیات، ایم اے پنجابی، ایم اے اردو

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيث، لأهور

دِيْراج السّار

# قرض کے احکام

اس کتاب میں آپ پڑھیں گے۔۔۔ فقد کے تمام ابواب میں موجود قرض کی صورتیں ، قرض کے جدید مسائل لیزنگ، بنک اور قرض ، c,c (کیش کریڈٹ) جج وعمرہ بذر بعید بنک، چیک، انشورنس سکیورٹی وایڈ وانس ، ملکی معاملات اور قرض ، انعامی بانڈ ز ، اسکیمیں ، ٹیکس ، گروی ، کبی ، بول والی سکیورٹی وایڈ وانس ، ملکی معاملات اور قرض ، انعامی بانڈ ز ، اسکیمیس ، ٹیکس ، گروی ، کبی ، بول والی سکیٹی ، Mony Exchangers ، U, Fone Lone (بنڈی) ادائیگی قرض کے وظائف، اس کے علاوہ اور بہت پچھ

مصنول

ابو اطهر محمد اظهر عطارى المدنى تخصُص في الفقه الاسلامي، الشهادةُ العالميه

فاتر

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيث، لاهور

# عدم المسالم ا

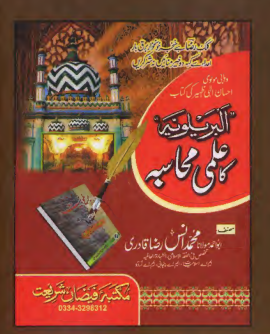
## امام زفربن هذيل

اس كتاب مين آپ پڙهين

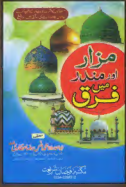
امام زفر کی سیرت کے مختلف پہلو آپ کے فتاوی جات (مفتی بیرسائل) آپ سے مروی احادیث کا ترجمہ وتفصیل فقدحفي من آپ كامقام ومرتبه علامدابن عابدين شامي كارسالے كاخلاصه امام احدرضاخال کا آپ کےمؤتف کی تائید پر تحقیقی رسالہ

مصنف: ابواطهر محمداظهر عطاري المدني

مكتبه فيضان شريعت داتا دربار ماركيث، لاهور







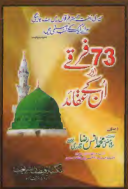












gned by: PRINTEX 0300-41

المستركزي المستوالي